Il triangolo

Neoliberismo, postmodernita, fine della storia

di Diego Giachetti

Introduzione

Primo lato: neoliberismo

Neoliberismo all’opera

Cultura neoliberista

Secondo lato: postmodernita

Postmodernita vecchie e nuove
Nella postmoderna vecchia caverna
Decostruir m’e dolce

Addio alle classi

Terzo lato: fine della storia

C’¢ troppo presente nel passato

Ricominciamo? Si! Ma da dove?
Crisi del soggetto, cuccagna della soggettivita
L’emancipazione non é un piacere solitario

La politica nella tempesta magnetica

Introduzione



1l triangolo no, non l'avevo considerato,
d'accordo ci provero, la geometria non é un reato,

(Renato Zero, Triangolo, 1978)

Nel corso degli ultimi tre decenni sono state introdotte “riforme” impostate secondo il
paradigma neoliberista nel sistema socio-economico. Accanto all’erosione lenta ma continua delle
norme ¢ dei diritti conquistati a tutela del lavoro e dei lavoratori, ¢ emersa una cultura parallela,
nuova e giustificativa del processo in corso, che ha investito i campi del sapere: dalla filosofia
all’economia, dalle scienze sociali e politiche alla storiografia. Questa cultura oggi ¢ ideologia di
massa, senso comune, che travolge anche il buonsenso. Esso, inteso come pensiero critico, non ¢
scomparso del tutto ma se ne sta, per dirla con un passaggio tratto dai Promessi sposi del Manzoni,
«nascosto per paura del senso comune»' il quale domina I’immaginario odierno con una
triangolazione di “idee”: neoliberismo, postmoderno, fine della storia.

Anche chi non crede alle combinazioni astrali, non puo fare a meno di notare una sinergia
triangolare che si manifesta sul finire degli anni Settanta e 1 primi anni Ottanta del secolo scorso. Un
vero e proprio “triangolo delle Bermude” dove scompaiono misteriosamente le “vecchie”
concezioni del mondo e della storia, inghiottite dalle onde del neoliberismo, del postmoderno e
della finalmente finita storia della lotta tra le classi. Questo novello “triangolo delle Bermude” ¢
cosi costituito: la scuola neoliberista, la cui roccaforte era stata 1’Universita di Chicago, raccolta
attorno ai suoi guru, Friederich von Heyek e Milton Friedman, entrambi insigniti del premio Nobel
per I’economia rispettivamente nel 1974 e nel 1976; la pubblicazione nel 1979 de La condizione
postmoderna di Jean-Francois Lyotard e, come conclusione dei due postulati (si sa, la nottola della
storia si alza sempre in volo dopo che i fatti sono accaduti) il testo di Francis Fukuyama La fine
della storia e ['ultimo uomo del 1992. Apparentemente slegati 1’uno dall’altro in quanto opere di
economia, filosofia e storia, in realta esse contengono assiomi condivisi e contribuiscono a costruire
quella che Gramsci chiamava 1’«egemonia corazzata di coercizione»?, in una forma ideologica-
culturale coesa e divulgativa.

Nell’operare questo confronto si procede con una metodologia opposta a quella suggerita
dalle attuali linee interpretative postmoderne che amano il molteplice, il frammentato, la
disaggregazione scompositiva delle “grandi narrazioni”. Infatti si vuole mettere in relazione aspetti

del molteplice, trovare le relazioni intercorrenti tra pensiero economico neoliberista, postmodernita

' Promessi sposi, cap. XXXIL «Il senso comune ¢ un giudizio senz’alcuna riflessione, comunemente sentito da tutto un
ordine, da tutto un popolo, da tutta una nazione o da tutto il genere umano» (Giambattista Vico, La scienza nuova, Libro
primo, Milano, Rizzoli, 1959, p. 84

2 Antonio Gramsci, Quaderni dal carcere, vol. 4, Torino, Einuadi, 1975, pp. 763-764
2



e fine della storia. Insomma, si corre volutamente il rischio di proporre un paradigma interpretativo
di cui, per altro, si pud sempre discutere, mentre della assolutizzazione soggettiva
dell’interpretazione, libera da ogni procedura verificabile, no. Quest’ultima opera spesso come un
chimico che, pentito dall’aver usato una procedura scientifica, la butta via e compie «esperimenti a
caso, mescolando le sostanze piu eterogenee. E’ possibile che in tal modo egli finisca, chissa
quando, col produrre invenzioni meravigliose -sempre che nel frattempo il laboratorio non sia
esploso»’. Le idee propugnate dal triangolo ideologico capitalistico sono penetrate a fondo, sono
diventate ideologie dominanti e una miriade di “piccoli chimici” quotidianamente nel loro ambito
specifico di lavoro pensano e ragionano con loro: sono appunto diventate “senso comune”.

Come tutte le idee, neanche queste sono sorte spontaneamente nel cervello dei singoli
individui: «hanno avuto un centro di formazione, di irradiazione, di diffusione, di persuasione, un
gruppo di uomini o anche singole individualita che le ha elaborate e presentate nella forma politica
di attualitan®. Si tratta di un processo che ha a che fare con la formazione delle volonta collettive
permanenti le quali non sono mai illuminazioni improvvise, bensi sono il risultato di un lavorio di
distribuzione di massa di un modo di pensare mediante giornali, libri, dibattiti, pubblicita che si
ripetono infinite volte. E’ il punto d’incontro, per dirla con Mario Tronti, «tra intellettualita diffusa
¢ chiacchiera da bar»’.

La storia sarebbe finita, ci dicono. Non andiamo da nessuna parte, viviamo nell’unico
mondo possibile, quello neoliberista che avrebbe conciliato ’'uomo storicamente determinato con la
sua intrinseca natura, liberandoci da tutte le deviazioni utopistiche che nel passato ci hanno illuso
circa possibili alternative, finalita e obiettivi. Siamo bloccati in un tempo circolare che rimanda a un
eterno presente, un muoversi convulso di azioni e di individui per i quali ben si adatta il famoso
assunto di Eduard Bernstein: «il movimento ¢ tutto e cid che comunemente ¢ stato chiamato
obiettivo finale € nulla»®, perché I’obiettivo finale & gia stato trovato e, in buona parte, conseguito: &

la societa postmoderna e neoliberista.

Primo lato: neoliberismo

3 Luciano Gallino, Della ingovernabilita, Milano Edizioni Comunita, 1987, p. 55

* Antonio Gramsci, I/ numero e la qualita nei regimi rappresentativi, in Note sul Machiavelli, Roma, Editori Riuniti,
1975, p. 111.

*Mario Tronti, Per la critica del presente, Roma, Ediesse, 2013, p. 14

8 ] presupposti del socialismo e i compiti della socialdemocrazia, Bari, Laterza, 1968

3



L’assunto che I’individuo venga prima della societa e della storia ¢ un postulato classico del
pensiero liberale. La societa non esiste - disse a suo tempo Margareth Tacher - esistono solo gli
individui. L’individuo, agendo secondo i propri interessi, oltre a fare il proprio bene, crea benefici
per tutti. Individuo, si badi bene, non gruppi o classi sociali che erano invece il punto di partenza
dell’analisi di Marx nella quale i soggetti collettivi fanno la societa, la storia e sono I’impulso al suo
divenire. Questa impostazione ¢ completamente ribaltata. La storia ¢ concepita come risultante di
un’infinita di azioni individuali, gli attori non sono piu entita collettive che operano all’interno di
una formazione economico sociale storicamente data. L’economia neoliberale proclama che la
societa ¢ composta da individui e che il loro agire tende ad esprimere una razionalita innata sia nella
azioni economiche che in nell’insieme delle scelte di vita.

E’ una concezione del mondo fondata sul movente economico-utilitaristico considerato la
base dell’agire individuale, un essere astorico e asociale. E’ la ripresa di quello che Marx chiamava
“robinsonate”, cio¢ I’idea che gli individui vengono prima delle relazioni sociali e siano tutti, come
il protagonista del famoso romanzo Robinson Crusoe, condannati a vivere soli su un’isola
disabitata. Il fine ¢ quello di promuovere a tutti i livelli I’assioma per cui se gli individui agiscono
secondo 1 propri egoistici interessi, creano benefici massimi per tutti. E’ una filosofia che ritiene la
natura umana composta di desiderio, passione, guadagno, piacere e propone un’antropologia
guidata dall’interesse individuale.

Questo ¢ il punto filosofico da cui muove per costruire un’ideologia fondata sulla premessa
di un mondo ideale, non reale storicamente, per cui le forze naturali del mercato, spontaneamente
mosse dalla famosa “mano invisibile”, lasciate libere di operare senza i lacci e 1 lacciuoli, come si
dice nel linguaggio imprenditorial-finanziario corrente, sono in grado di produrre un sistema
economico-sociale autoregolantesi nella domanda, nell’offerta, nel consumo, nell’occupazione.

Ora, questa teoria non nuova ma oggi ampiamente condivisa, ¢ stata piu volte smentita dalle
vicende stesse in cui ¢ incappato il sistema capitalistico passato e recente. Poiché la realta ha spesso
smentito tale assioma, «le teorie economiche liberali hanno trasmesso contagiosamente la
convinzione che quando la realta contraddice la teoria ¢ la prima ad avere torto, non la seconda»’.
Se il sistema presunto perfetto e naturale manifesta nella realta contraddizioni e crepe, - aumenta la
disoccupazione, la crescita diminuisce, crisi economiche lo attraversano -, la causa risiede non nel
sistema, ma nella cattiva o imperfetta applicazione della teoria. Il mercato non ¢ abbastanza libero,
le norme fondamentali non vengono applicate, quindi occorre insistere, come ¢ stato fatto, con la

deregulation del mercato imprenditoriale e finanziario, con le privatizzazioni, -secondo 1’assunto

" Luciano Gallino, /I colpo di stato di banche e governi, Torino, Einaudi, 2013, p. 259. Dello stesso avviso & Naomi
Klein: «Se qualcosa va storto all’interno di un’economia liberista 1’unica spiegazione possibile € che il mercato non ¢

veramente libero» (Shock economy, Milano Bur-Rizzoli, 2012, p. 63).

4



non dimostrato ma propagandato e creduto vero, che il privato e piu efficiente del pubblico -, con la
riduzione delle spese sociali, perché il deficit statale dipende dalla spesa pubblica eccessiva, con la
diminuzione del tenore di vita e di status dei ceti sociali, perché siamo vissuti per troppi anni al di
sopra delle nostre possibilita. Sono gli elementi ricorrenti della propaganda politica, nascosta dietro
I’apparente oggettivita del dire economico, riversata continuamente sull’opinione pubblica: dogmi
inconfutabili, indimostrabili e spesso smentiti dai fatti. Un atto di fede verso grafici e equazioni
econometriche atte a dimostrare che il mercato ha sempre ragione, sovrasta le nostre vite e le
decide: quante volte infatti sentiamo dire dai politici a giustificazione delle loro scelte legislative: ¢
il mercato che lo impone.

Piu che una teoria scientifica, malgrado il suo ostentato ricorso a modelli matematici-
finanziari, ampliamente diffusi e trasmessi al pubblico delle facolta di economia, il neoliberismo
assume tutti gli aspetti di una ideologia e, come tale, si ¢ imposta avvalendosi di risorse finanziarie
notevoli per diffondersi attraverso le universitd (pilotando finanziamenti a borse di studio
indirizzate in quel senso, ed escludendo o ridimensionando altri percorsi formativi), attraverso 1’'uso
dei mass media per creare una narrazione divulgativa e congruente. «All’affermazione del
neoliberismo - scrive Luciano Gallino - hanno contribuito serbatoi del pensiero, finanziati da gruppi
finanziari e corporation industriali in diversi paesi [...] che hanno notevolmente influito
sull’insegnamento universitario, sui media e sulle politiche economiche dei governi. Inoltre le
riunioni periodiche di tali associazioni, dove si incontrano i massimi esponenti della finanza e
dell’industria mondiali, con I’ornamento di qualche politico e accademico, servono da decenni per
coordinare efficacemente 1’offensiva neoliberista in tutto il mondo. Mediante tali strumenti il
neoliberismo ha attuato con successo, ma a favore del capitalismo, il concetto di egemonia culturale

elaborato da Antonio Gramsci»®.

Neoliberismo all’opera

Oggi il neoliberismo si presenta come 1’ideologia realizzata del capitalismo globalizzato.
Essa ha avuto origine prima della fine del “secolo breve” presso la scuola di Chicago, Friederich
Von Heyek e Milton Friedman sono stati i guru ideologici di questa dottrina economica. La sua
ragion d’essere ¢ nata dall’opposizione alle teorie economiche sviluppate da John Maynard Keynes
e dalla sua scuola di pensiero nel secolo scorso. Propugnavano un mondo ideale totalmente regolato
dalle leggi economiche, senza interferenze da parte dello stato. Riproponevano sostanzialmente un

“nuovo liberismo”, un ritorno con qualche aggiustamento a Adam Smith e alla sua teoria della

8 Luciano Gallino, Finanzcapitalismo. La civilta del denaro in crisi, Torino, Einaudi, 2011, p. 26

5


http://contemporanea.netsons.org/node/79/#_ftn3
http://contemporanea.netsons.org/node/79/#_ftn2

“mano invisibile” e del laissez-faire (nessuna ingerenza dello stato nell’economia e nella societd)
come la sola ricetta valida per lo sviluppo economico.

La prima grande smentita a questa ricetta miracolosa era venuta dalla crisi del 1929. La
grande depressione che segui obbligo il capitalismo a rivedere i suoi piani. Come contenere gli
effetti di una crisi prodotta dalle contraddizioni stesse indotte dal modo di produzione capitalistico?
Come fronteggiare il “pericolo” rappresentato dalla lotta delle classi subalterne che reagivano agli
effetti sociali devastanti della crisi e minacciavano una rivoluzione socialista? Venne il tempo del
keynesismo dal cognome dell’economista britannico Keynes. Il crollo dell’economia americana del
1929 segno la fine della fiducia nel sistema del libero scambio e la nuova amministrazione di Frank
Delano Roosevelt ideo il “New Deal”. Il “nuovo corso” significo grande impegno da parte dello
stato per promuovere lavori pubblici, mettere a punto piani di assistenza sociale, sviluppare
politiche economiche orientate al progresso in tutti gli aspetti per I’intera popolazione. La Seconda
guerra mondiale e le macerie provocate rappresentarono il volano della ripresa economica e il
“luogo” in cui si usci dalla crisi del ‘29. Sancito il fallimento del sistema del laissez-faire e data la
necessita di contrastare I’espansione del movimento comunista, tutto 1’occidente abbraccio politiche
di ispirazione keynesiana. Sul finire degli anni Settanta e poi negli anni Ottanta, tale modello di
sviluppo evidenzio contraddizioni sempre piu laceranti per I’economia capitalistica che mettevano a
repentaglio 1l dominio stesso della classe dirigente. Occorreva ristabilire il saggio di profitto sceso
tendenzialmente per le grandi imprese riprendendosi cio che si era dovuto concedere alle classi
dominate.

Friedman nel suo Capitalismo e liberta del 1962 aveva indicato la sua ricetta che divenne
punto di riferimento per le politiche che iniziarono ad essere adottate dagli anni Ottanta a oggi:
deregulation del mercato interno e internazionale, ovvero annullamento progressivo di tutte le
regole e le norme che limitano 1’accumulazione del profitto d’impresa; privatizzazione, cio¢
sostituzione dei servizi pubblici con servizi privati: dalla sanita alle poste, dalla scuola alle pensioni
ai parchi nazionali e via di seguito; riduzione drastica delle spese sociali al fine di ripulire
I’economia inquinata dall’attivita dello Stato, tagliando i fondi per il sistema pensionistico,
’assistenza sanitaria, il salario di disoccupazione eccetera; riduzione delle tasse e una tassazione
fissa per tutti indipendentemente dal reddito. Per la nuova scienza economica non ha importanza se
tale credo produce affermazioni e slogan paradossali e grotteschi, purtroppo ampiamente condivisi,
diffusi dai mezzi di comunicazione e interiorizzate dagli individui.

I neoliberisti sostengono che i sussidi di disoccupazione, la fissazione di un livelli minimo
dei salari favoriscono la crescita della disoccupazione; che I’assicurazione medica obbligatoria

aumenta il sovraconsumo di medicinali; che la gratuita degli studi superiori € antisociale perché

6


http://contemporanea.netsons.org/node/79/#_ftn4

finanziata dalla collettivita senza trarne, se non in minima parte, un beneficio; che tutte le misure
prese in materia di sicurezza sociale non favoriscono I’individuo poiché lo pongono in una
situazione d’assistito, lo rendono dipendente, gli impediscono di trovare la sua via all’affermazione;
che la limitazione della giornata lavorativa a otto ore, il riposo domenicale obbligatorio, lo
straordinario pagato di piu, la giusta causa in caso di licenziamento, I’obbligo di non pagare un
salario sotto la quota minima prevista, siano rigidita normative d’intralcio alla piena liberta
economica che va garantita con un sistema di mercato del lavoro flessibile; che un lavoro ben
pagato, sicuro nel tempo, frena le persone nella ricerca di un altro posto di lavoro, le indirizza a
rifiutare opportunita e altre occasioni di lavoro e di miglioramento; che se le donne non trovano
lavoro e sono pagate meno degli uomini ¢ perché questo ¢ ancora un mondo maschilista. In
conclusione, occorre eliminare cid che deresponsabilizza 1’individuo, tutto quello che si demanda
allo Stato previdenziale: il diritto alla sanita, all’educazione, al lavoro, all’istruzione. L’individuo
deve imparare a contare solo su se stesso o sulla sua famiglia: insomma, lo stato previdenziale
demoralizza gli individui.

Le teorie neoliberiste trovarono una prima applicazione in Cile, dopo il colpo di stato
guidato da generale Augusto Pinochet dell’11 settembre del 1973. I militari imboccarono una
politica decisamente liberistica, mediante lo smantellamento delle protezioni doganali, I’apertura di
vaste opportunita per le iniziative finanziarie straniere, la riprivatizzazione di tutte le societa
nazionalizzate. Furono altresi restituiti ai precedenti proprietari 1 latifondi gia espropriati e sciolte le
cooperative agricole. Profondi tagli alla spesa pubblica eliminarono le riforme in campo
assistenziale e sociale varate al tempo di Allende. Si trattava di riforme di chiaro stampo
neoliberista. Friedman stesso suoi valenti allievi collaborarono direttamente col regime. Diversi
economisti suoi allievi consigliarono il generale nell'attuazione di queste riforme; sollecitato da una
richiesta di Pinochet, nel 1975 Friedman gli indirizzo una lettera nella quale dava 1 suoi consigli
neoliberisti e in seguito si reco personalmente a Santiago del Cile. Stesso orientamento economico
adottarono pochi anni dopo i generali argentini e 1 militari in Brasile. All’affacciarsi degli anni
Ottanta Ronald Reagan negli Stati Uniti ¢ Margaret Thatcher in Gran Bretagna, dopo aver vinto le
elezioni, introdussero radicali riforme in senso liberista. Era I’inizio del trionfo della Shock
economy, ben descritta nel libro cosi intitolato da Naomi Klein, pronta a dilagare nei paesi
occidentali, in quelli orientali dopo il crollo del socialismo reale, nella costruzione dell’unita
europea nonché in Cina, sotto I’impulso propagatore dei vertici delle istituzioni finanziarie
sovranazionali: Banca Mondiale, Fondo Monetario Internazionale, @~World Trade
Organization (Organizzazione mondiale del commercio): «La controrivoluzione di Chicago voleva

indietro le tutele che 1 lavoratori erano faticosamente riusciti a ottenere, 1 servizi che ora lo Stato

7



forniva per smussare le asperita del mercato. Benché sempre velata dal linguaggio della matematica
e della scienza, la visione di Friedman coincideva esattamente con gli interessi delle grandi
multinazionali, che per loro stessa natura richiedono mercati nuovi, vasti e non regolamentati»’.

Da interpretazione particolare della realta, il neoliberismo diventa una teoria totalizzante
attraverso la costruzione di un mondo a sua immagine e somiglianza, che non ama essere messo in
discussione. Ha impegnato risorse notevoli per insediare “milioni di esemplari neoliberisti” «nei
governi, negli enti locali, nei partiti, nei media, nelle universita», assumendo cosi la forma della

«piu grande pandemia del XXI secolo»'.

Cultura neoliberista

Il neoliberismo non ¢ solo una teoria economica totalizzante, detta anche «le politiche
meglio idonee, a suo inconfutabile giudizio, al fine di ottenere che la realta si conformi sempre piu
alla teoria [...] produce attori razionali e impone la ratio del mercato per la presa di decisioni in
tutte le sfere»'' in quanto si fonda sul postulato che la dinamica sociale tenda spontaneamente
verso un ordine naturale, quello neoliberista evidentemente! Si basa sulla conciliazione presunta
dell’individuo, ente naturale e spontaneo, con la societa. Lo scopo della conciliazione ¢ decretare la
fine della storia intesa come preistoria, un passato caratterizzato da devianze ideologiche, di classe,
sociali e culturali, dovute al non rispetto dei fondamenti dettati dall’ordine naturale delle cose. La
nuova storia si caratterizzerebbe per la ritrovata armonia dell’ordine spontaneo-naturale delle cose
ripristinata, dopo una dura lotta, a cominciare dall’ambito socio-economico nel quale domanda,
distribuzione, inflazione, disoccupazione devono poter agire in quanto forze naturali, fisse e
immodificabili.

Nella versione neoliberista il mercato si autoregola costruendosi in quanto arena di una lotta
incessante tra individui e imprese volte a migliorare la loro prestazione in una competizione
perenne. Questa ¢ la molla che ha fatto scattare 1’evoluzione storica la quale, attraverso errori,
curvature e deviazioni, ¢ giunta al suo punto di miglior funzionamento. Questo stato natural-
spontaneo ¢ stato raggiunto o ripristinato con 1’applicazione del principio trinitario: deregulation,
privatizzazione e tagli.

Costituitosi come ideologia nell’ambito di una controffensiva, diretta dalla classe
capitalistica dominante, il neoliberismo ha come obiettivo quello di «cancellare per quanto possibile

le conquiste sociali delle classi lavoratrici ottenute nel trentennio seguito alla Seconda Guerra

? Naomi Klein, Shock economy, Milano Bur-Rizzoli, 2012, p. 69
' Luciano Gallino, /I colpo di stato di banche e governi, Torino, Einaudi, 2013, p. 245 e 268.

" Luciano Gallino, Finanzcapitalismo. La civilta del denaro in crisi, Torino, Einaudi, 2011, p. 27

8



Mondiale»'?. Esso contiene e ripropone una teoria dell’azione sociale fondata sull’individuo
concepito come imprenditore di se stesso il quale agisce in base al calcolo strumentale sia in campo
economico che sociale in quanto si postula che «l’azione sia dovuta a un attore egocentrico e
calcolatore» .

E’ il trionfo della ragione strumentale, ovvero di un agire individuale secondo i propri
interessi che, nell’ambito della produzione del pensiero in senso lato, conduce a una
soggettivizzazione del mondo. Si € venuto cosi configurando «homo oeconomicus, un essere le cui
azioni sono motivate unicamente da un supremo principio normativo consistente nel perseguimento
dell’interesse o utilitd personale»'*. Esso ha diffuso «il principio totalitario della necessaria quanto
utile subordinazione al calcolo economico di qualsiasi azione, in ogni settore del sistema sociale. Il
ragionamento economico si ¢ cosi andata impersonando in una folla sterminata di esemplari di
homo oeconomicus, senza tregua riproducentisi»'.

Quello che era uno degli assiomi fondamentali del liberismo economico, la competitivita
esasperata fra le aziende capitalistiche, dettata dalle legge del mercato, nella nuova riproposizione
neoliberista diventa un presupposto da estendere a tutta la societa a cominciare dagli individui. Essi
devono essere in competizione 1’'uno con 1’altro, vedere nell’altro non un simile per interessi e
posizione sociale, ma un concorrente da superare nella lotta per il posizionamento nel mercato del
lavoro e nella vita quotidiana. Si deve diventare imprenditori di se stessi, competitivi non solo nella
prestazione lavorativa della realta capitalistica, ma in tutti gli aspetti della vita poiché occorre
estendere 1I’esempio concorrenza nel mercato del lavoro a tutte le aspettative che si hanno nella vita.
Ognuno ¢ chiamato a considerarsi un individuo-impresa e sviluppare il suo capitale umano.
Nessuno ti aiuta, aiutati da solo, questa ¢ la filosofia di vita, ¢ I’etica del self help secondo
I’espressione inglese che da vari decenni € propagandata da una diffusa cultura sostanziata da libri,
conferenze, video-clip, volta a suggerire tecniche per realizzare desideri e ambizioni puntando su se
stessi, sulle proprie potenzialita individuali in tutti i campi dell’esistenza sociale: salute, benessere
psichico, famiglia, amore, professione, carriera, lavoro.

Quelle che erano considerate situazioni problematiche, difficolta oggettive, imputabili a
distorsioni sistemiche, che si frapponevano alla realizzazione delle aspettative dei soggetti -
mancanza di lavoro, lavoro mal retribuito, sofferenza psichica dovuta allo stress, carenze
previdenziali e sanitarie, preoccupazioni per lo status familiare e per 1 suoi componenti -, ora sono

scaricate completamente sull’individuo. E’ merito suo o colpa sua se tali situazioni permangono o si

12 Luciano Gallino, Finanzcapitalismo. La civilta del denaro in crisi, Torino, Einaudi, 2011, p. 25
' Luciano Gallino, /I colpo di stato di banche e governi, Torino, Einaudi, 2013, p. 230.
' Luciano Gallino, Il colpo di stato di banche e governi, Torino, Einaudi, 2013, p. 227.

5 Luciano Gallino, Il colpo di stato di banche e governi, Torino, Einaudi, 2013, p. 232.
9



superano. Tutto dipende dall’individuo il quale deve soprattutto operare su se stesso per cambiare e
migliorare la sua situazione: «deve essere costantemente il piu efficiente possibile, perfezionarsi in
un continuo apprendistato, accettare la maggiore flessibilita richiesta dai cambiamenti incessanti
imposti dal mercato. Esperto di se stesso, datore di lavoro di se stesso, inventore di se stesso,
imprenditore di se stesso [...]. In qualsiasi attivitd va vista una produzione, un investimento, un
calcolo dei costi. L’economia diviene disciplina personalex»'®.

Non ¢ piu tempo di cambiare il mondo, I’impresa, la societa al fine di migliorare la propria
esistenza, ma di “lavorare” su se stessi, adattarsi, mostrarsi capaci di flessibilita e di
autovalorizzazione cogliendo opportunita e facendo scelte rapide fondate sul calcolo utilitaristico di
costi e vantaggi. Agisci come imprenditore del tuo capitale umano, i tuoi risultati dipendono da te,
se fallisci € colpa tua e non ti resta che sperare in un minimo di assistenza sociale, finché ci sara, poi
dipendera da quali contratti facoltativi di assicurazione hai o non hai stipulato. Hai poche risorse, un
reddito basso, sei un ceto medio impoverito o un precario cronico? Sappi che la tua posizione
sociale ¢ la conseguenza delle tue scelte, efficaci o fallimentari.

Si tratta di far credere che si ha il mondo nelle proprie mani, mentre siamo in mano al
mondo. Se sei sopraffatto dal mondo, non hai un lavoro, sei malpagato, non avrai una pensione, la
tua previdenza non ¢ soddisfacente, non riesci a mantenere i tuoi figli negli studi, sei stressato, la
tua vita relazionale ¢ insoddisfacente, la causa sei tu, poiché si scarica tutto su un soggetto
«pienamente responsabile di quello che gli capita [i vari problemi] si riducono loro volta a problemi
psichici legati a un’insufficiente padronanza di sé e del proprio rapporto con gli altri»'’.

Cessi I’individuo di imputare ad altri cid che ¢ la conseguenza del proprio comportamento.
Se sei stressato, per fare un esempio, non dipende da situazioni oggettive di stress, ma da come tu
vivi e ti rapporti con esso: insomma sei tu la causa del tuo stress.

Nella lotta della competizione individuale c’¢ chi ce la fa e chi no, ci sono gli «uomini
“rischiofoli”, dominatori coraggiosi, e i “rischiofobi”, dominati piagnucoloni»'®. Questa nuova
ideologia capitalistica mira a distruggere la dimensione collettiva dell’esistenza, «non solo le
strutture tradizionali che lo hanno preceduto, in primo luogo la famiglia, ma anche le strutture che
ha contribuito a creare, come le classi sociali. Si assiste a una individualizzazione radicale per cui
tutte le forme di crisi sociale sono percepite come crisi individuali, e tutte le diseguaglianze sono
messe in relazione con la responsabilita individuale»'. Questa concezione del mondo mira a

decostruire 1 legami sociali, la reciprocita e la solidarieta, e a costruire nuovi collanti identitari

16 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 424
7 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 437
'8 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 439

1% Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, pp. 440- 441
10



fondati sull’ “altro da sé” visto come causa o minaccia del malfunzionamento della societa. Di volta
in volta possono essere 1 fannulloni, 1 privilegi di cui godono alcuni strati sociali, la classe politica,
gli immigrati, 1 “bamboccioni” cio¢ 1 giovani che non hanno voglia di lavorare, 1 vecchi e 1
pensionati in genere che dobbiamo “mantenere” perché oggi si vive troppo a lungo. In questo senso
il neoliberismo non ¢ solo distruzione di regole istituzionali e di normative giuridiche ¢ anche
costruzione di un nuovo modello di relazioni sociali e di soggettivita. Oltre ad essere un sistema di

produzione economico ¢ anche un sistema di produzione antropologico.

Secondo lato: postmodernita

Postmodernita e decostruzione sono ormai parole piu che concetti. Esse hanno invaso il
senso comune, intercalano la chiacchiera mediatica: sono attributi generici, d’uso frequente, deboli
e forti contemporaneamente. Deboli perché incapaci di definire concettualmente la nuova “epoca”,
limitandosi a nominarla come quella parte venuta dopo. Tuttavia, la leggerezza concettuale va
considerata non come una debolezza del pensiero postmoderno, non ¢ un rammollimento dei
cervelli degli intellettuali, bensi un’espressione dello spirito del tempo. Segnala infatti la debolezza
della concettualizzazione, che posa su una debolezza interpretativa del periodo, una mancanza di
capacita di osare analisi complessive e di operare sintesi e giudizi. Come ¢ stato osservato, criticare
il postmoderno e il decostruzionismo «& come fare a pugni con la nebbia»®.

Nei concetti deboli e generici tutto sta assieme e tutto si nega, tutto ruota su se stesso e

annega in un continuo e eterno presente storico con la pretesa di negare definitivamente la storia.

2 Hilary Putnam, Rinnovare la filosofia, Milano, Garzanti, 1998, p. 108
11



Essa come processo e narrazione ¢ finita, siamo alla post-storia. Aperta la porta al “post” tutto lo
diventa: post-capitalismo, post-industriale, nuove guerre post-imperialiste, post-guerra fredda, post-
stati sovrani nazionali, post-movimento operaio, post-ideologico, post-politica. Il mondo del “post”,
cio¢ del dopo, appare vuoto, un vuoto nel quale galleggiano ‘“cadaveri” ottocenteschi e
novecenteschi.

In generale la postmodernita ¢ un «riflesso dell’aria che tira attualmente, una pii o meno
sofisticata acclimatazione dell’ideologia liberista dominante»?'. Modernitd era stato un termine
associato alla nozione di progresso e legato alla forma classica del capitalismo durante il suo
avvento, la sua fase aurorale. Era moderno e progressista contro la classe aristocratica, decadente,
parassita, superata e declinante. L’ideologia post moderna, - che si presenta nella forma divulgativa
accompagnata da parole quali dislocazione, cambiamento rapido, incoerenza storica -, riflette la
profonda crisi sociale culturale di una societa che dovrebbe essere trasformata, ma nessuno sembra
capace di sostenere tale compito. Espone dunque il pessimismo dell’attuale capitalismo che,
esaurita la sua funzione progressiva, deve giustificarsi in un presente eterno, naturale, senza piu
divenire storico-sociale e, parallelamente, sancire che le classi subalterne sono incapaci di compiere
la rivoluzione, sono cio¢ classi senza una strategia adatta alla situazione.

In generale la parola “post” indica il carattere approssimato del significato, un concetto a cui
non corrisponde un concetto. Diversamente dal concetto di moderno il quale rappresentava le
magnifiche sorti progressive del capitalismo, la postmodernita ritiene che il capitalismo sia ormai
giunto a uno stadio naturale e come tale insuperabile. Ecco perché ripete ossessivamente che tutte le
concezioni storico-ideologiche che ne ipotizzano il possibile superamento sono errate. Quando si
sente dire «che ¢ finita I’epoca dei sistemi possiamo essere sicuri al cento per cento di una cosa: chi
lo afferma con tanta sicumera vuole in realta che un solo sistema esista e sia legittimato, il sistema

della produzione capitalistican®.

Postmodernita nuove e vecchie

Postmoderno ¢ un termine che compare negli anni Trenta del Novecento per diffondersi
negli anni Cinquanta nella cultura anglosassone, nell’ambito degli studi estetico-letterari; esso trovo
poi una piu precisa codificazione in architettura e nelle arti, compreso lo spettacolo, prima di entrare
nel linguaggio filosofico a partire dal 1979, anno in cui Jean-Francois Lyotard pubblica La

condizione postmoderna. Di formazione marxista, 1’autore negli anni precedenti era stato un

*'Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, pp. 460-461
2 Costanzo Preve, Una nuova storia alternativa della filosofia. Il cammino ontologico-sociale della filosofia, Pistoia,

Petite plaisance, 2013, p. 517
12



militante politico nelle file della rivista «Socialisme ou barbarie», un qualificato gruppo di
minoranza della sinistra francese. La partecipazione ai movimenti di contestazione del ’68 e alle
speranze rivoluzionarie di cui erano portatori, hanno in seguito contribuito a dare alle sue riflessioni
postmoderne il significato di una autocoscienza generazionale conseguente la delusione per la
mancata rivoluzione sociale e politica. Man mano che il futuro, il divenire rivoluzionario, si faceva
incerto e labile, la storia pregressa e I’esperienza personale vissuta entro essa si presentavano come
ossessione, un conto da regolare nella forma della rivisitazione del passato. Il passato li aveva
“traditi” in quanto non aveva realizzato i loro “desideri”. Invece di dire “peggio per i desideri”,
affermarono perentoriamente: “peggio per la storia”. «Tu, storia, non hai realizzato i miei desideri e
allora peggio per te, mi volto dall’altra parte e ricerco una nuova storia», pit compiacente con i
desideri che, nel frattempo sono cambiati. Si trattava di una reazione, spiegabile ed umanamente
comprensibile, da parte di coloro i quali si ritraevano delusi dalla sconfitta delle loro speranze
coltivate precedentemente. Era la razionalizzazione del loro disincanto. La rivoluzione cui
puntavamo era fallita, perché? Per colpa del soggetto agente che non era stato all’altezza della
situazione quindi, deducevano, il mondo ¢ intrasformabile, lo si pud solo sopportare. La sconfitta
stava nell’aver desiderato cido che non era desiderabile. Quello che si era fatto non aveva senso,
quello che si fa neanche, perché non c’¢ un senso e ogni strategia che cerchi di dare un senso al fare
politica € una pia illusione.

E’ una filosofia che ben si adatta all’idea di un capitalismo considerato un’entita sociale
naturale, non trasformabile, tipico dell’epoca della flessibilita e della precarizzazione. E’ infatti la
filosofia della precarieta, del frammento contro 1’intero, la potenza dell’individuo contro il soggetto
collettivo sconfitto. Il tempo in cui si apprestavano a vivere era identificato come il luogo nel quale
la modernita aveva segnato la sua fine, spalancando le porte radiose alla postmodernita. Le grandi
narrazioni emancipative dell’'umanita, le prospettive filosofiche e ideologiche che, a partire
dall’Illuminismo, avevano ispirato e condizionato le credenze e i valori della cultura occidentale
erano terminate. | racconti del processo di emancipazione degli individui dallo sfruttamento, del
progresso come infinito miglioramento delle condizioni di vita, della dialettica come legittimazione
del sapere in una prospettiva assoluta, si rivelavano falsi e illusori. Svincolata da questi miti
totalizzanti, I’etda postmoderna si caratterizzava per la pluralita dei discorsi pragmatici che
pretendevano soltanto una validita strumentale e contingente, un ‘“pensiero debole” secondo
I’accezione del filosofo Gianni Vattimo col quale definisce 1’atteggiamento filosofico che ha preso
atto della dissoluzione delle certezze e dei valori assoluti, dissoluzione che non porta a una totale
negazione del passato, ma piuttosto a un sentimento di pietas nei confronti dei valori e degli ideali

della tradizione, che appaiono come un immane insieme di rovine archeologiche. Le rovine, come il

13



passato, non possono essere annullate, possono essere visitate o rivisitate, similmente al nomadismo
di massa che conduce serpentoni di turisti a passeggiare fra “resti” archeologici ormai incollocabili
nel tempo, nello spazio e nel significato che ebbero nel contesto in cui furono prodotti.

L’atteggiamento postmoderno verso quelle “rovine” conduce a percorre la storia come se
essa fosse una enorme banca dati, simile a quello che il navigatore di internet trova sul proprio
computer. Un insieme caotico di fatti, eventi, interpretazioni, suggestioni, elencati secondo I’ordine
del disordine, alla rinfusa, frammentati, separati [’'uno dall’altro, senza spazio temporale,
geografico. Internet esemplifica I’impossibilita tipica della postmodernita di connettere, tramite una
griglia interpretativa, i vari settori della conoscenza e dell’azione, ormai frantumati in una
molteplicita di giochi differenti.

Oggi, una moltitudine di individui, qualcuno li ha chiamati la nuova plebe, privati per ora di
una prospettiva di riscatto attorno a una ricostituita progettualita politica, ¢ portata a pensare al
passato come un tempo che per fortuna ¢ passato, nel quale dominavano idee e interpretazioni
totalizzanti del mondo. Oggi la parola totalita, usata nella chiacchiera divulgativa, assume la veste
ripugnate e negativa di totalitarismo, ovvero comunismo, fascismo, nazismo. Quali erano gli
assiomi totalitari che dominavano la modernita e che, per fortuna, il pensiero postmoderno ha
svelato, decostruito e demistificato? Erano appunto la tendenza a credere in visioni totalizzanti del
mondo, I’ldealismo, I’Illuminismo, il Marxismo e, prima ancora, il Messianismo cristiano, tutte
capaci di legittimare processi di conoscenza e di azione del e nel mondo. Era la concezione
dialettica portata a pensare in termini di superamento-avanzamento quale forma di risoluzione delle
contraddizioni. Era la percezione della storia quale luogo del processo di emancipazione del genere
umano dallo sfruttamento, dall’asservimento alla natura.

Il pensiero postmoderno critica e sfiducia le interpretazioni omnicomprensive del mondo,
toglie significato ai fatti sociali, economici, storici, sostituisce a quelle che con disprezzo chiama le
grandi narrazioni forme deboli e instabili di senso per di piu moltiplicati, contingenti e dipendenti
dalla miriade di dislocazioni locali in cui accadono. Al paradigma dell’unita antepone quello di
molteplicitd. Difende la differenza in quanto elemento insostituibile della frammentazione del
molteplice, del polimorfo e dell’instabile. Indica alla politica il compito di favorire I'adattamento
alla molteplicita e alla differenza. Ad un mondo per molti versi intollerabile propone la
consolazione della tolleranza verso cio che ¢ difforme, meno forte, ineguale, differente negli stili di
vita, nel sociale, nell’economico e nel politico, nella pratica religiosa. All’impossibilita di superare
le diseguaglianza sociali ed economiche, ridotte per altro a caratteristiche antropologiche-
individuali, propone la legittimazione di esse attraverso i diritti umani estesi a tutela dello status dei

cittadini piu deboli. Non ha fiducia nel “nuovo”, nel superamento, perché nega il concetto di

14



divenire quindi non crede piu alla politica come strategia e costruzione per la trasformazione del
presente. Si caratterizza per una disincantata rilettura della storia, tradita dalle grandi narrazioni
“messianiche”, che vuole definitivamente sottrarre a ogni finalismo. Non c’¢ piu finalita e senso
nell’agire perché si ¢ decretata la morte del soggetto agente collettivo, sostituito da un soggetto
frammentato, deprivato di ogni storicita, incapace quindi di una visione storico-retrospettiva che ¢
il presupposto per suscitare lo sguardo verso il futuro inteso come superamento del presente.

Non stupisce quindi che i1 postmoderni affermino che siamo alla fine delle ideologie. Non a
caso un (a suo tempo) marxista italiano, Lucio Colletti, nel 1980 pubblico un libro
significativamente intitolato Tramonto dell’ideologia. A onor del vero la sua non era
un’affermazione cosi fresca e nuova. Gia nei decenni precedenti tale concetto trovo una sintesi
nell’opera del sociologo liberal e conservatore statunitense Daniel Bell, pubblicata nel 1960 e
intitolata La fine delle ideologie, nella quale sosteneva che nelle societa industriali avanzate le
vecchie passioni ideologiche, le esaltanti controversie fra scuole di pensiero diverse, erano spente.
Gia allora 1l sociologo radicale Wright Mills affermo che la fine delle ideologie non era la vittoria di
un pensiero su un altro, rispecchiava un dato strutturale e cioe¢ il consolidamento al potere delle
¢lites politiche, capitaliste e militari nelle societa a capitalismo avanzato. La classe dominante
appariva forte e consolidata, 1’antagonismo, la lotta di classe, in difficolta. La fine delle ideologie
era la narrazione imposta dalla classe dominante al fine di cancellare nell’'uomo la speranza
illuminista di poter fare coscientemente la storia.

Parlare di fine dell’ideologia era per Mills non solo un vezzo, un pettegolezzo culturale del
momento, era la costruzione di un nuovo concetto interpretativo che descriveva bene qual era la
funzione politica e culturale che intendevano svolgere quelli che definiva «gli intellettuali della
Nato»*, i nuovi mandarini, i liberali della guerra fredda. In questo senso era una forma di falsa
coscienza, perché sostenere che si era alla fine dell’ideologia era «essa stessa un’ideologia,
un’ideologia frammentaria o forse anche solo uno stato d’animo. La fine dell’ideologia ¢, in realta,
I’ideologia di una fine»*.

Nella declinazione comune il bersaglio polemico della fine dell’ideologia era il marxismo e
il socialismo. A ben vedere la fine dell’ideologia, scriveva, «si basa su una polemica con I’impegno
per il socialismo in qualsiasi forma concreta. E’ il socialismo a rappresentare sempre 1’oggetto del
loro discorso»®. L’ideologia della fine dell’ideologia trovava gia in quel frangente una dato
strutturale sul quale poggiare, rappresentato dalla crisi in cui versava il movimento operaio negli

Stati Uniti. Assolutizzava questa dato per negare allora e per sempre la possibilita dell’esistenza di

#Charles Wright Mills, Politica e potere, Milano, Bompiani, 1970 p. 317
**Charles Wright Mills, Politica e potere, Milano, Bompiani, 1970 p. 317

PCharles Wright Mills, Politica e potere, Milano, Bompiani, 1970 p. 316
15



un agente collettivo in grado di produrre mutamento storico. Di fronte alla difficolta sorta dalla crisi
dei tradizionali agenti del cambiamento occorreva reagire - secondo Wright Mills - con un pensiero
critico vigoroso non appiattirsi sul pettegolezzo o sul lamento della fine delle ideologie, ma osare
’utopia, cio¢ praticare quel mondo di speranza ragionevole di poter cambiare lo stato di cose
presenti, sfidando il pensiero comune dominante che definiva utopia qualsiasi critica e prospettiva

diversa dal presente.

Nella postmoderna vecchia caverna

Le nuove ideologie sono proiettate sul muro della caverna di cui ci racconta Platone ne La
Repubblica, all’interno della quale sono rinchiusi 1 nuovi prigionieri, bloccati, come i vecchi, in
modo che gli occhi possano solo fissare il muro dinanzi a loro. Alle loro spalle, separata da una
strada percorsa da molteplici figure (oggi reti televisive ed edicole che diffondono I’informazione
neoliberista) arde I’immenso fuoco della societa strutturata dai rapporti di produzione e
riproduzione del capitale. Quelle figure, illuminate dal fuoco, proiettano la loro ombra sul muro
della caverna cosi che i prigionieri, non conoscendo cosa accade realmente alle proprie spalle e
mancando di conoscenza del mondo esterno, sono portati ad interpretare le ombre come la realta.
L’incantamento del mondo che ne consegue ¢ potente quanto 1’incatenamento reale che costringe
gli uomini della caverna a vedere le ombre. Le figure stesse, la cui ombra ¢ proietta sul muro, sono
talmente assuefatte e assorbite nella fabbrica del consenso costruita dalla classe dominante, che si
pensano come parte della realta che invece proiettano. Se uno o piu prigionieri sono liberati e
costretti a guardare verso 1’uscita della caverna, i loro occhi, abbagliati dalla luce, provano dolore e
le figure proiettate sulle strada sembrano loro meno reali delle ombre che erano abituati ad
osservare sul muro della caverna. La sofferenza provata nel fissare la luce induce i prigionieri a
rivolgersi nuovamente verso le ombre. Se costretti ad uscire dalla caverna, rimangono accecati e
non riescono a distinguere alcunché. Provando disagio e sofferenza si irritano per essere stati portati
in quel luogo nuovo. Dovendo abituarsi alla nuova situazione cominciano a distinguere pian piano
le ombre delle figure e, solo col trascorrere del tempo, riescono infine ad osservare gli oggetti stessi,
cio¢ la realtd. A questo punto vogliono ritornare nella caverna per liberare gli altri prigionieri, per
strapparli dall’incantesimo e dall’incatenamento. Operazione non facile. Si tratta di convincere i
prigionieri a essere liberati. Dovendo ritornare nella caverna, abituato 1’occhio alla luce, devono
riabituarlo alla penombra. I prigionieri hanno facile gioco a dire che I'uscita dalla caverna ha
rovinato loro gli occhi, quindi non vogliono abbandonare la caverna perché, a loro dire, non
varrebbe la pena subire il dolore dell'accecamento e la fatica della salita per andare ad ammirare le

cose dai liberi descritte.

16



Qual ¢ la conclusione? Siamo piu attaccati alle idee, alle rappresentazioni, alle immagini
soggettive, che alle cose. Diamo piu valore alle nostre idee che alla realta. I dubbi e le critiche
all’apparenza generano sofferenza, ci inducono a rifugiarci nel comodo mondo dell’incanto, quello
del regno degli idoli di Bacone, frutto di errori di percezione dovuti alla soggettivita
dell’osservatore; errori di percezione che  I’ideologia contribuisce a sistematizzare con
rappresentazioni “recitate” e “teatrali” che si interpongono alla realta rendendone difficile la

comprensione. Ecco perché comprendere cio che accade equivarrebbe gia a una mezza vittoria.

Decostruir m’é dolce

Il decostruzionismo ¢ un’operazione intellettuale intrapresa in Francia di critica allo
strutturalismo. Lo strutturalismo aveva imprigionato la libera dell’individuo nel potere e nelle forze
dominante delle strutture, occorreva liberare il soggetto da quelle “metafisiche” per ridargli energia,
forza e volonta di potenza creatrice. Bisognava liberare la soggettivita individuale dall’oppressione
esercitata dai soggetti collettivi, ritrovare I’immagine di un mondo senza soggetti unificati,
desoggettivizzato, mosso solo da differenze libere, non vincolate a nessuna forma aggregativa di
interessi collettivi e di subordinazione. Misero in discussione il concetto di realta e con esso quello
di senso storico, significato, conoscenza. Realta altro non era che una costruzione linguistica,
un’attribuzione di significato individuale. Idee, pensieri, sogni, testi scritti erano la realta, non
viceversa.

Ma qual era ed ¢ il succo di tanta volonta decostruttiva? Giungere a una nuova-vecchia
proposizione secondo la quale la realtd sociale, politica, economica, storica altro non ¢ che una
costruzione sociale, un’interpretazione soggettiva e come tale molteplice e manipolabile, che rende
inutile la nozione di verita e di realta, in quanto non ci sono piu fatti ma solo interpretazioni. E’
singolare a proposito che tra le varie tecniche consigliate di governamentalita, intesa come arte di
governo in senso lato, di cui parla il neoliberismo, si trovi il seguente consiglio: «non si tratta di
distinguere cio che ¢ vero da cio che non lo €. Si tratta di chiedersi quale sia il modo piu efficace e
costruttivo di comunicare con qualcuno»®.

Concetti come “veritd”, “realtd”, “oggettivita”, “realismo”, “accertamento” sono poco
graditi, derisi, abbandonati, in nome di uno scetticismo di fondo, di un relativismo assoluto dove
tutto ¢ solo ¢ cio che mi pare o preferisco sia. E’ il mondo del disincanto, senza piu appigli reali,
sostituiti dal sogno e dall’immaginazione. E’ la fine della societa intesa come totalita che lascia il

posto alla molteplicita dei frammenti sociali e culturali. Affermando il primato indiscusso

*¢ Citato in Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 432
17



dell’interpretazione si giunge a una sorta di scetticismo pluralistico, una «dittatura delle opinioni»?’.
L’individuo decostruito ritiene che il mondo sia riducibile alla sensazione che egli ricava dalla
realta, cio che ritiene che sia coincide con cio che ¢, € I’essere che diventa trasparente a se stesso.

I ragionamenti postmoderni producono un «delirio dell’interpretazione» e contribuiscono a
dissolvere «la realta effettuale in un insieme di proiezioni fantasmatiche del soggetto: il mondo
interno aspira integralmente il mondo esterno, lo risucchia, la realta psichica finisce per sovrapporsi
alla realta tout court»”. Prendendo spunto dal centenario della pubblicazione dei Miserabili di
Victor Hugo ci si puo chiedere «perché oggi nessun autore italiano o occidentale, pud scrivere
qualcosa che gli somigli. Lo sguardo complessivo alla societa che Hugo mise in campo, non esiste
piu. Al centro del racconto contemporaneo, dei romanzi e dei racconti, ¢’¢ il signor o, una sorta di
ipertrofia dell’io narrativo che incarna lo spirito della nostra epoca»®.

Come sia possibile interpretare senza fatti, cio¢ senza nulla da interpretare, ¢ un problema
irrisolto poiché per produrre interpretazione ¢ necessario ci sia qualcosa da interpretare. Si confonde
quello che ¢’¢ - e non dipende dalle nostre interpretazioni - € quello che si sa, che invece dipende
dalla strumentazione concettuale che si mette in campo. Si sopprime la realta, quella capace di
smentire aspettative e desideri dell’individuo, a vantaggio della rappresentazione della realta. Il
sogno diventa la realtd, e la realta diventa sogno, cio¢ un mio desiderio. «Il mondo ¢ la mia
costruzione -dicono- non posso forse cambiarlo quando voglio? O ¢ una costruzione di altri: motivo
in piu per decretarne ’irrealtan®®. Non basta desiderare, sognare o interpretare diversamente il
mondo per trasformarlo: «ci6 che ci sta di fronte non puo essere corretto o trasformato attraverso il
mero ricorso a schemi concettuali, diversamente da quanto avviene nell’ipotesi del
costruzionismo»?'.

Se il confronto relativo al modo di trasformare il mondo slitta via dall’esistenza dura,
concreta e “oggettiva” della realta sociale, e si posa nell’olimpo vacuo delle idee e delle
interpretazioni slegate da ogni riferimento a possibili accertamenti veritativi, allora non pud che
esserci la prevalenza della volonta di potenza, cio¢ 1I’'imposizione delle idee piu forti. La ragione del

piu forte, della classe dominante ¢ sempre la migliore, quella che prevale.

1 Costanzo Preve, Una nuova storia alternativa della filosofia. Il cammino ontologico-sociale della filosofia, Pistoia,
Petite plaisance, 2013, p. 272

*Massimo Recalcati, in Bentornata realta, a cura di Mario De Caro e Maurizio Ferraris, Torino, Einaudi, 2012, pp.
193- 194

PMarco Belpoliti, Oggi potrebbe scriverlo un immigrato cinese, «La stampay, 22 aprile 2012
3% Maurizio Ferraris, Manifesto del nuovo realismo, Bari Editori Laterza, 2012, p. 62

3! Maurizio Ferraris, Manifesto del nuovo realismo, Bari Editori Laterza, 2012, p. 48

18



Non si tratta, come potrebbe sembrare a prima vista, di un’astrusa questione per filosofi
perditempo, ¢ un modo di “immaginare” il mondo, ¢ una concezione culturale che ha profonde
ricadute sul modo di rappresentare la societa e, conseguentemente, 1’organizzare dell’azione sociale
e politica. E’ un capovolgimento totale: niente piu relazione di dipendenza delle strutture
ideologiche e di pensiero dalle loro determinazioni reali, materiali, sostituite invece dalle
rappresentazioni del mondo che si danno della realta. Le strutture socio-economiche, 1 rapporti di
produzione e riproduzione della vita materiale non sono piu considerati come elementi che
interagiscono con la cultura, il linguaggio e i costumi degli individui, gli stili di vita. Anzi, ¢
I’opposto. E’ cid che chiamano cultura in senso lato, lo stile di vita, che definisce I’appartenenza e
colloca I’individuo nella societa e lo distingue dagli altri, non piu lo status economico e/o la classe
sociale. Essere donna, nero, extracomunitario, proletario, borghese, ricco, povero, occupato,
disoccupato, perde ogni riferimento a condizioni socio-economiche a vite materiali determinate
poiché appartenere significa condividere idee, interpretazioni, comportamenti, stili di vita, valori
correnti. Si ha cosi 'immagine di un mondo variegato, riccamente articolato di bla-bla-bla come
fosse uno spettacolo televisivo a piu voci, dove ognuno parla per sé e poco gl’importa di quello che
dicono gli altri: una polifonia di soggetti incapaci di riconoscersi se non in s¢ stessi.

In questa luce i postmoderni movimenti sociali e culturali sono inscritti in una dinamica
individualistica, secondo la quale, per citare Tocqueville, I’individualismo ¢ quel «sentimento che
spinge il cittadino ad appartarsi dalla massa dei suoi simili e a tenersi in disparte con la sua famiglia
e 1 suoi amici: cosicché dopo essersi creato una piccola societa per conto proprio, abbandona
volentieri la grande societa a se stessa»*”. L’individualizzazione, opposta alla socializzazione e alla
estensione del movimento e del conflitto, comporta 1’apatia politica, ’antipolitica come si dice oggi,
frutto dell’atomizzazione della societa. La decostruzione dei soggetti portatori di conflitto sociale,
attorno a interessi generali e comuni condivisi, in individualita, destruttura la possibilita di una
dialogo autentico fra le diverse componenti sociali in grado di pensare le proprie differenze
all’interno di una comunita d’interessi condivisi. Abbandonato questo terreno di confronto, il campo
resta libero all’esacerbazione delle differenze individuali e gli “altri” diventano individui a me
estranei, differenti. La pluralita delle differenze non ¢ lo scioglimento e il superamento di esse. Due
possono essere le soluzioni: invocare la tolleranza per le reciproche differenze oppure scatenare
forme d’intolleranza verso le differenze altrui.

E’ il ribaltamento del ragionamento svolto da Marx. Qui I’individuo ha annientato il
soggetto, esso viene dato prima e “fuori” da ogni cosa, mentre invece gli individui, le persone, altro

non sono che «la personificazione di categorie economiche, incarnazione di determinati rapporti e

32A. de Tocqueville, La democrazia in America, in Scritti politici, Torino, Utet, 1968, p. 589

19



di determinati interessi di classe»; i postmoderni invece rappresentano 1’individuo, come il
responsabile «di rapporti dei quali esso rimane socialmente creatura, per quanto soggettivamente

possa elevarsi al di sopra di essi»™.

Addio alle classi

Superato questo inciampo marxiano, la conclusione proposta dai costruzionisti sociali
postmoderni ¢ il dissolvimento delle classi sociali. Essendo composte da individualita differenti per
stili di vita, religione, preferenze sessuali, ecc., sono un sacco vuoto, prodotte dalla mania
classificatoria di certa sociologia nonché dei vetero marxisti ottocenteschi e tardonovecenteschi. A
differenza del recente passato novecentesco, il dibattito caro ai postmoderni non verte piu sulla
definizione e sull’indagine delle classi sociali, ma sulla negazione della loro esistenza. Conclusione
alla quale giungono dopo un processo di scomposizione in individui delle classi e della societa cosi
rappresentata: siamo tutti assieme, ma ognuno separato dall’altro. Nella societa postmoderna: «i
conflitti non sono piu quelli tra classi sociali, tra ricchi e poveri o tra altri gruppi caratterizzati in
senso economico, bensi tra gruppi appartenenti ad entitd culturali diverse»’, perché non si
definiscono piu su basi socio-economiche e politiche, ma cedono il passo a divisioni e
ricomposizioni dettate da variabili di appartenenza culturale: etnica, territoriale, di genere. In questo
nuovo mondo non si tratta piu di rispondere alla domanda «da che parte stai?» nello schieramento
della lotta tra le classi, ma ad un’altra «chi sei?»*.

Tutto questo gran parlare di classi o di non classi, di individui versus soggetti, non ha a che
fare unicamente e con il gran ballo delle idee, ¢ parte costitutiva della lotta di classe stessa. Il
dibattito sulle classi sociali, svolto e propagandato al fine di negarne 1’esistenza, va a tutto
vantaggio di quelli che dalla lotta di classe contro le altre classi traggono beneficio, cio¢ la classe
dominante che si rafforza, si riproduce e consolida la propria egemonia sul piano economico,
culturale e propagandistico. La vivace lotta che si svolge nel mondo delle idee va considerata e
rapportata alla dinamica della lotta di classe che trae fondamento dalla realta storica e sociale di un
determinato periodo. E’ questo il corollario da cui bisogna partire, altrimenti la storia in generale, e
quella del Novecento in particolare, appare come una lotta tra romanzi diversi, tra scelte narrative
opposte e via via superate da nuove invenzioni e tecniche espressive di altre idee, in un turbinio
infinito.

In questa nuova configurazione del mondo e del sociale, le classi sociali e I’antagonismo che

ne derivava sono definitivamente scomparsi? Si e no. Si in quanto manca un modello

3Karl Marx, Prefazione alla prima edizione, Il capitale, Roma, Editori Riuniti, 1974, p. 34
¥ Samuel P. Huntington, Lo scontro delle civilta, Milano, Garzanti, 2008, p. 17

3% Samuel P. Huntington, Lo scontro delle civilta, Milano, Garzanti, 2008, p. 177
20



rappresentativo della lotta di classe, che ¢ la conseguenza della crisi che ha investito il movimento
operaio indebolendo le forme istituzionali, organizzative e ideologiche, sotto le quali si ¢ formato,
autorappresentato e unificato. No, perché di crisi ideologica e di modello soprattutto si tratta e non
di scomparsa del dato strutturale rappresentato dai lavoratori salariati e dell’antagonismo stesso che
sorge nel rapporto di produzione e riproduzione della societa. Questo dato perd ¢ occultato dalla
colonizzazione dell’immaginario da parte della cultura dominante. Il capitalismo non solo produce e
riproduce la sua base economico sociale, contemporaneamente produce e riproduce una sua cultura
la quale, in primo luogo, esige che si rinneghi nel passato le forme esistenti di anticapitalismo,
quindi celebra la fine del movimento operaio e con esso della speranza, la quale deve, per poter
esistere, fondarsi su «un fondamento materiale», in quanto «non basta che il pensiero tenda a
realizzarsi, le realtd deve tendere se stessa verso il pensieron™. Tagliate le gambe al fondamento
della speranza ecco che appare inutile aggrapparsi alle vecchie grandi illusioni narrative
dell’emancipazione, meglio occuparsi e limitarsi, postmodernamente, «a racconti singolari come la
lotta delle donne, dei gay, dei neri, degli indigeni. [...]. Viva dunque il grido improvviso,
I’istantaneita senza durata, e viva il presente assoluto alleggerito dal fardello del passato e dalla
preoccupazione dell’avvenire!»’’. E’ I’elogio postmoderno ai diseredati ai quali non appartiene il
passato né il futuro.

Il decostruzionismo non risparmia critiche a Marx e al marxismo, alle sue presunte
“mitologie” e grandi narrazioni che poggiano sui concetti di modo di produzione, rapporti di
produzione e conflitto di classe. La filosofia del potere sviluppata da Foucault, ad esempio, ¢ una
costruzione sociale rappresentativa di questa critica. Secondo 1’autore il potere, sia esso politico o
economico, risiede in luoghi indipendenti dalla politica e dall’economia, non ha origine nei rapporti
di produzione e di forza dati dalle classi sociali e dallo Stato. E’ questa un’impostazione troppo
strutturale, macrofisica, che Foucault non intente seguire e alla quale contrappone 1’idea di una
microfisica del potere, tesa a svelare 1’esistenza di esso in piu luoghi e frammenti della societa, a
iniziare dalle relazioni minute e quotidiane fra gli individui. Il potere non ha piu un luogo e una
residenza, si configura come una rete diffusa, sparpagliata e multipla che pervade tutta la societa, a
cominciare dai corpi, dalla sessualita, dalla famiglia, dai saperi e dalle tecniche. Non vi sono piu
divisioni unilaterali tra dominanti e dominati, sfruttati e sfruttatori perché 1’individuo (soggetto e
vittima del potere) appartiene sia all’uno che all’altro dei campi sociali. Il potere ¢ in ognuno di noi,
non solo nei capitalisti o in chi dirige gli apparati statali. La resistenza al potere avviene ovunque;

non ¢ tipica degli sfruttati, dei dominati, ma riguarda i comportamenti nella vita relazionale

3¢Karl Marx, Introduzione alla critica della filosofia del diritto di Hegel, citato dall’introduzione di Cesare Luporini a
Karl Marx, Friedrich Engels, L ideologia tedesca, Roma, Editori riuniti, 1967, p. LX

*"Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 254
21



quotidiana, piu ancora che le classi sociali. E’ nella quotidianita, negli stili di vita, che si esprime la
resistenza decentrata al potere. A questo punto, osserva criticamente Daniel Bensaid, la rivoluzione
contro il potere sfocia in «una rivoluzione delle tecniche e dello stile di vita», non piu in un progetto
politico, essa diventa «uno stile, un modo dell’esistenza con la sua estetica, il suo ascetismo, le sue
particolari forme di relazionarsi a sé e agli altri. La rivoluzione allora non deve piu avere come
obiettivo la conquista del potere»™®.

Spogliato di quest’aspetto, tolto di mezzo il Marx comunista, 1’altro puo anche piacere -
seppur con opportune messe a punto e correzioni - al paludato accademismo. C’¢ una ripresa
d’interesse, soprattutto professoral-accademica, per Marx, ma ¢ un Marx senza comunismo, senza
trasformazione dei rapporti sociali, che accantona quello che lui stesso diceva: gia troppi hanno
interpretato il mondo (e 1li si sono fermati), si tratta invece di interpretarlo per cambiarlo. Il
postmodernismo marxisteggiante propone un marxismo a basso tasso “alcolico” di classe, che
rinuncia alle grandi narrazioni dell’emancipazione «favore delle sovversioni micrologiche e delle
liberazioni in miniatura»®: al posto dell’insieme la contingenza, invece della totalita il frammento.
Un Marx decostruito, frammentato in una “piccola” narrazione, un brav’uomo un po’ maschilista,
un intellettuale rispettabile con un grande difetto: la politica e il comunismo. Un Marx disinnescato
della sua spinta rivoluzionaria e sovversiva e sostenuto ecletticamente da abbondanti cure
ricostituenti a base di linguistica, di psicoanalisi, di filosofie postmoderne, di biopolitica e un po’ di
decostruttivismo. Marx ¢ indubbiamente uno degli autori piu citati, ma anche il peggio citato e il piu
aggiornato dai cultori delle varie discipline. Non si puo certo impedire questo, ma si dovrebbe avere
la compiacenza, dopo aggiunte e riconsiderazioni, ad opera di «Pinchi pallini» vari di «professare

pinconpallinismo e non marxismo»*.

*¥Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, p. 179
¥Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 359

4 Amadeo Bordiga, Struttura economica e sociale della Russia d’oggi, Milano, Edizioni Il Programma comunista,
1976, p. 465.

22



Terzo lato: fine della storia

La storia non si snoda

come una catena

di anelli ininterrotta.

[...] non é prodotta

da chi la pensa e neppure

da chi l'ignora. [...]

La storia non e poi

la devastante ruspa che si dice.
Lascia sottopassaggi, cripte, buche
e nascondigli.

(Eugenio Montale, La storia, in Satura, 1971)

La storia ¢ finita! Affermazione forte e tale deve essere vista la perentorieta con la quale
vuole rivelare al mondo una nuova verita. Quand’¢ finita? Come? Perché? Le risposte sono diverse
ma la sostanza ¢ sempre la stessa. E’ finita la storia intesa come preistoria, alla quale segue un
presente tondo e immutabile, in cui I’ordine economico, sociale e culturale, in questo caso il
neoliberismo e la postmodernita, coincidono con l’ordine naturale e, quindi, cessa di essere un
contraddittorio e antagonistico prodursi di situazioni conflittuali che sono il motore della storia. Se
la storia ¢ finita, I’esistente ¢ intrasformabile. Questa ¢ la verita, sottesa o esplicitata della tesi.

Che la storia fosse al tramonto, date le premesse precedentemente esposte, era prevedibile.

Lyotard, dopo aver espresso tutta la sua sfiducia e delusione nei confronti della varie storie di
23



emancipazione, chiamate i1 grandi racconti, configura il tempo presente nella post-storia,
collocandolo oltre la concezione della storia che ha caratterizzato la modernita. Gia nel 1967 Arnold
Gehlen, nel suo libro La secolarizzazione del progresso, aveva usato il termine posthistoire per
definire le societa contemporanee caratterizzate da una seconda e piu profonda secolarizzazione,
che aveva investito la fede laica nel progresso. In tal modo la storia cessava di essere propulsiva e il
pathos del nuovo, svuotato di ogni significato concretamente emancipativo, era riservato solo piu al
campo estetizzante delle arti, al punto che si poteva ormai parlare di fine della storia intesa come
progresso e superamento.

Una mano decisiva all’elaborazione dell’ideologia della fine della storia venne
dall’implosione dei regimi a socialismo reale. Francis Fukuyama, economista e politologo
americano, sostenne che ormai il processo di sviluppo storico poteva considerarsi concluso con la
vittoria, almeno nei paesi occidentali, del modello economico-statale liberaldemocratico. La sua tesi
esposta inizialmente in un saggio, The End of History, pubblicato nel 1989, pochi mesi prima del
crollo del muro di Berlino quando la situazione nei paesi dell’Est europeo era gia in forte
movimento, fu ulteriormente perfezionata in un libro successivo, The end of history and the last
man, pubblicato nel 1992 e tradotto in italiano quello stesso anno. In sinergia con le tesi neoliberiste
della scuola di Chicago, Fukuyama riprendeva 1’affermazione di Friedman secondo la quale libero
mercato ¢ automaticamente sinonimo di liberta individuale - la prima ¢ piu importante liberta da
tutelarsi — indipendentemente dal regime politico al governo in un paese: «I’individuo puo essere
oppresso in un sistema democratico come pud essere libero in un sistema dittatoriale. Il valore
supremo ¢ dunque la liberta individuale, intesa come facolta dell’individuo di crearsi un dominio
protetto (la proprieta) e non la liberta politica come partecipazione diretta degli uomini alle scelte
dei loro dirigenti»*'. Collegava quindi la liberta individuale d’impresa e di mercato alla liberta
politica tout court e sosteneva la congiunzione tra neoliberismo economico e forma di governo
neoliberale. Esso era I’apice dell’evoluzione storica, la forma ultima di governo umano. Il collasso
dei socialismi reali sgombrava il campo da possibili fraintendimenti e assegnava la vittoria al
liberalismo economico e politico, ponendo fine alle ideologie e alla storia. Era la fine delle grandi
narrazioni, dell’epica della lotta di classe, delle nazioni, dei popoli: un solo mercato, un solo mondo,
un solo impero quello delle multinazionali, una sola ideologia, quella neoliberista.

In questo varco vittoriosamente conquistato si gettarono con entusiasmo i nuovi narratori,
nicianamente desideranti di scrivere finalmente la loro fine della storia su pagine nuove e bianche.
Le briglie della speculazione si sciolsero alla nuove narrazioni, tutte tese a sviluppare il massimo

della interpretazione soggettiva, individuale, personale. Non ¢ forse 1’individuo che viene prima di

4 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, pp. 474-475
24



tutto? E con esso naturalmente anche la sua interpretazione e visione del mondo, il quale esiste solo
perché c¢’¢ un essere che lo pensa e gli da un significato. Similmente per la storia, essa esiste solo in
quello che il pensiero individuale odierno ricorda, dimentica o ricostruisce. Con Fukuyama si
abbandonava la dimensione storica per abbracciare un presente reso eterno, in questo senso
I’intenzione coincideva perfettamente con la postmoderna condizione del neoliberismo. La storia
finiva nel compimento di un processo che aveva condotto al sistema capitalistico, considerato un
sistema naturale e non una formazione economico sociale storicamente determinata, quindi
superabile.

Il capitalismo promuove se stesso come [’eterno presente. Esso ¢ la realizzazione ultima
della storia, il suo destino conclusivo. Finisce I’epoca della disfida di classe, del proletariato e della
borghesia. Se finisce la storia e la societa capitalistica si naturalizza, si esclude il divenire quale
possibilita di cambiamento tramite un’azione trasformatrice. La storia infatti ¢ il luogo del divenire,
della possibilita di qualcos’altro, del futuro. Chiusa questa possibilita si eternizza il presente per
cancellare ’avvenire.

La fine della storia si presenta come la sintesi in forma ideologica divulgativa di un
presupposto reale dato dall’affermazione del capitalismo neoliberista, finanziario e globale. Vuole
essere “I’idea” totalizzante e rappresentativa di questo periodo e ha scopi ben precisi. Primo fra tutti
«la cancellazione di qualsiasi proposta. L’evocazione della fine della storia voleva dire questo.
Nessuno piu poteva, € doveva, permettersi di proporre una concezione del mondo e della vita [...]
alternativa [che andava] distrutta, demonizzata da parte di chi voleva mettere al sicuro, in via
definitiva, ricchezza e potere. [...]. Una sola forma di vita, quella borghese, all’interno della quale
la sola decisione che ti viene concessa ¢ come starci. Non se starci. Al posto dell’oltre, il niente»*.

Fukuyama assume una concezione deterministica e necessitante della storia: rimette in
ordine tutti gli eventi del passato alla luce del compimento finalistico del presente il quale
raggiunge il suo punto d’arrivo con I’affermazione delle democrazie liberali. La democrazia liberale
e I’economia liberista sono per Fukuyama la meta inscritta nella storia dei popoli, oltre non si va.
Questo procedere unidirezionale della storia ha conosciuto e conosce ancora momenti di scarto,
risacche e arretratezze temporali date dalle storie particolari relative alle vicende di ciascun popolo
nel mondo, che si muove in questa direzione con piu o0 meno difficolta, decadimenti e/o regressioni
vere e proprie. In conclusione: anche i popoli e le nazioni la cui storia ancora non ¢ finita, tendono
al comune destino universale della fine della storia nel traguardo rappresentato dalla societa
naturale liberal capitalista. Il presentismo di Fukuyama da un senso al passato e lo conclude dopo

averlo spogliato di tutte le sue “impuritd” non necessitanti. Cosi facendo approda a un miope

“Mario Tronti, Per la critica del presente, Roma, Ediesse, 2013, pp. 141-142
25



presentismo storico il quale si giustifica dietro la falsa credenza che fa della «storia successiva lo
scopo della storia precedente»®. Come se la storia possedesse un suo senso filosofico e spirituale.
Essa invece non ha un fine, non ha un’anima interna che la guida e la conduce alla redenzione, non
fa nulla, «<non combatte nessuna lotta. E’ piuttosto 1’'uomo, I’'uomo reale, vivente che fa tutto,
possiede e combatte tutto; non ¢ la storia che si serve dell’'uomo come mezzo per attuare i propri

fini; essa non ¢ altro che I’attivita dell’uomo che persegue i suoi finin*.

C’¢ troppo presente nel passato

Chi proclama la fine della storia ha come obiettivo principe il Novecento. La distruzione del
passato, ha scritto Eric J. Hobsbawm, vuole recidere 1 meccanismi sociali che legano 1’esperienza
dei contemporanei a quella delle generazioni precedenti: esso «¢ uno dei fenomeni piu tipici e
insieme piu strani degli ultimi decenni del Novecento. La maggior parte dei giovani alla fine del
secolo ¢ cresciuta in una sorta di presente permanente, nel quale manca ogni rapporto organico col
passato storico del tempo in cui essi vivono»®. Bisogna intendersi. La storia antica, medievale,
moderna ¢ certamente finita, ma «¢ finita anche quella contemporanea, novecentesca, delle classi e
dei partiti? Qui non si puo dire che siamo decisamente al dopo, a quel post, che definisce, ogni
presenza»®. La cautela nel giudizio storico sul recente passato, quella a cui spesso i “vecchi” e
navigati professori richiamavano alunni desiderosi di andare impetuosamente oltre, va tenuta in
seria considerazione. Quando il passato ¢ prossimo non ci ¢ ancora chiaro cio che ci interessa
trattenere e cid che non serve piu, cio che ¢ ancora in essere e cio che ¢ concluso. Cautela quindi e
non enfasi iconoclastica futurista. Due suggerimenti in proposito ci vengono da Livio Maitan:
quando si giudicano «avvenimenti storici ¢ difficile evitare la tendenza a leggere troppo la storia
passata come storia contemporanea» e, simmetricamente, occorre essere consapevoli «che una
valutazione esauriente del passato, specie di un passato ancora recente, esigerebbe una conoscenza
del futuro»?’.

La luce del presente puo offuscare il passato, lasciare profondi coni d’ombra, frutto della
miopia presentista che si lascia travolgere dal cieco potere dell’attualita. E’ il soggetto-individuo
che soggettivizza la storia ricercando in essa ci0 che giustifica il suo grigio e insignificante presente,

la sua impotenza che imputa all’aver creduto a una storia che lo ha deluso. Si tratta di un miope

# Karl Marx, Friedrich Engels, L ideologia tedesca, Roma, Editori riuniti, 1967, p. 27

“Karl Marx, Fiedrich Engels, La sacra famiglia, in Opere, vol. 4, Roma, Editori Riuniti, 1972, p. 103
“Eric J. Hobsbawm, 1/ secolo breve, Milano, Rizzoli, 1994, p. 14

“Mario Tronti, Per la critica del presente, Roma, Ediesse, 2013, pp. 142- 143

47 Livio Maitan, Anticapitalismo e comunismo, Napoli, Cuen, 1992, p. 119

26



presentismo, di una cultura e di una coscienza che non riesce a vedere nel passato null’altro che gli
infiniti riflessi dei propri timori, incertezze e perdita di prospettive.

Cosi facendo il miope presentista non rende un servizio alla storia, alla comprensione del
presente e neanche al suo dramma personale. Il rapporto tra presente e passato ¢ soggetto a una
continua tensione. Esso ¢ qualcosa di piu dell’esercizio dello storico che guardando al passato deve
tener conto che tende ad osservarlo, interpretarlo e giudicarlo, con gli occhi del presente. La
tensione sta dentro il soggetto che racconta, perché egli stesso ¢ il presente del suo passato. Questo
fa si che si rompa facilmente 1’assioma storiografico, consolidato e ripetuto, del presente che
interroga il passato. Anche il passato interroga il presente, perché il tempo non ¢ eterogeneo:
«quello che per noi ¢ passato, per altri ¢ stato avvenire»*.

Il rapporto insomma s’inverte, si rovescia nel gioco continuo fra cio che ¢ stato e cio che ¢, e
costringe la comprensione storica a un doppio percorso incrociato tra presente e passato. Il recupero
del dialogo col passato ¢ un modo per liberare quel tempo dall’incombenza del presentismo storico,
cio¢ la tendenza a leggere il passato ad uso e consumo pubblico e politico del presente, che non solo
impoverisce il tempo che fu, ma lo afferra in un meccanismo necessitante e deterministico per cui €
I’0ggi che spiega il passato, gli da luce e vita, mentre cid che non sta nel presente, perché finito,
sconfitto, fallito, non realizzato, semplicemente viene cancellato. Il passato ¢ la «preistoria del
nostro presente» il quale perd non ¢ «la realizzazione di una sola storia, ma viene da un insieme di
preistorie» che non avevano un unico fine, ma parecchi®”. Quel passato € esistito per sé stesso, ¢
inemendabile dal presente, e il suo avvenire era aperto a piu possibilita. Si tratta allora di ridare
liberta al passato facendo di quella storia il regno della liberta e non della necessita. Non una storia
pura giustificatrice del passato, ma dialogo-indagine sulle scelte fatte e quelle possibili, per risalire
dalle scelte compiute e dai fatti accaduti «alle alternative aperte nel momento delle scelte e
valutarne le forze motrici sia negli interessi, sia negli obiettivi, sia nella capacita di cogliere gli
obiettivi in rapporto agli interessi»®’. No quindi al determinismo necessitante che sfocia nel
giustificazionismo altrettanto necessitante e non considera I’importanza dell’agire umano,
individuale e collettivo nella storia. Nella lotta tra le classi, il passato non ¢ mai chiuso
definitivamente, quella lotta non puo fare a meno di riattualizzare le «potenzialita inesplorate e

inutilizzate del passato occulto e nascosto. In questo senso, non pud esserci una linearita del

* Raymond Aron, Le tappe del pensiero sociologico, Milano, Mondadori, 1974, p. 468
* Thomas Nipperdey, Réflexion sur [’histoire allemande, Paris, Gallimard, 1992, p. 332

®Guido Quazza, Resistenza e storia d’Italia, Milano, Feltrinelli, 1976, p. 145
27



progresso sociale e un superamento non riuscito senza ripresa di ¢id che un tempo non ha trovato la
sua convalida»’'.

Nell’analisi delle circostanze storiche si deve ricorrere all’esercizio pedagogico consistente
nel chiedersi: cosa sarebbe accaduto se un elemento non vi fosse stato o fosse stato diverso?
Domanda non oziosa per Max Weber, «poiché concerne 1’aspetto decisivo per 1’elaborazione
storica [...] se la storia vuole elevarsi al di sopra di una mera cronologia di avvenimenti e di
personalita degni di memoria, non le resta altra via che quella di porsi questioni del genere»™.

L’attuale approccio presentista invece conduce a una concezione necessitante del processo
storico. Il passato ¢ rivisitato come catena di eventi che inevitabilmente, saldandosi 1’'uno con
I’altro, dovevano sfociare nel presente. Tale interpretazione della storia € simile a una versione laica
della predestinazione, tipica di un pensiero fatalistico del processo storico. Esprime la psicologia di
chi ha perso o ha vinto, ¢ una sorta di sanzione a posteriori che produce 1’idea della necessita
storica. Un tranquillo e rassicurante modo di pensare: le cose non potevano andare diversamente da
come sono andate, rassegniamoci, abbandoniamo il passato e ricominciamo dal presente, da dove e
da cosa non ¢ ancora ben chiaro. La storia cosi diventa una favola per bambini, non conosce
scossoni, possibilita, alternative. Non riconosce il ruolo specifico giocato dai conflitti sociali, non
contiene piu la speranza date dalle possibilita del momento, ignora che cio che si ¢ realizzato ¢ stato
pur sempre conseguenza dello schieramento di forze sociali tendenti a scopi diversi.

Fra le righe dei post-storici emergono aspetti neoidealistici. Il processo storico ¢€ rivisitato e
trattato come fosse I’arena della realizzazione finale dell’idea, dello spirito: in questo caso il
capitalismo globalizzato, neoliberista. L’assunto riproposto si fonda sulla centralita assegnata
all’individuo, alla soggettivita, all’idea, elementi che si antepongono alla societa e la storia stessa.
La storia si personalizza, diventa idea che interloquisce o confligge con altre idee dando luogo
interpretazioni soggettive che assumono le forme dell’autocoscienza e della critica. E’ il
rovesciamento della concezione della storia fondata sulla spiegazione dei processi reali, della
produzione materiale della vita, della forma di relazioni sociali ad essa conseguente con le sue
creazioni ideologiche, il suo spirito del tempo, la cultura, la filosofia, la morale.

Alla riproposizione di un percorso idealistico-necessitante della storia, come storia di idee
in lotta tra di loro, non ¢ sufficiente rispondere con altre idee critiche, perché non sono le idee che

cambiano il mondo, ma ¢ il mondo che produce le idee e poiché la societa ¢ divisa in gruppi di

>!Jean-Marie Vincent, Critique du travail, Paris, Puf, 1987, p. 45

2 Max Weber, Il metodo delle scienze storico-sociali, Milano, Mondadori, 1974, p. 208. 1l sociologo tedesco portava
I’esempio della battaglie di Maratona e Salamina per sviluppare gl’interrogativi su cosa sarebbe accaduto se i Persiani e
non i greci avessero vinto la battaglia, al fine di dimostrare come uno o piu eventi possono decidere dell’evoluzione

della storia (ivi, p. 214-215)
28



dominanti e dominati, le idee di chi domina diventano le ideologie dominanti assumendo il nome di
coscienza dell’epoca, autocoscienza del soggetto, coscienza dello spirito del tempo. Esse si
trasformano in “persone” che le rappresentano, fabbricanti del senso comune, delle nuove idee,
della storia. Cosi facendo si eliminano «dalla storia tutti quanti gli elementi materialistici e si
possono allentare tranquillamente le briglie del destriero speculativo»™ che oggi appare nella forma
della soggettivizzazione dell’interpretazione, nel partire dalla coscienza e dalle idee che si da
I’individuo, nella “ricostruzione” del passato e del presente ad uso e consumo di esigenze soggettive
le quali consentono di costruire un mondo rappresentato a misura dall’individuo finalmente libero
di darsi una sua storia, un suo presente, un suo passato. E’ il trionfo pirandelliano del «cosi ¢ (se vi
pare)», ¢ credere «sulla parola cido che ogni epoca dice e immagina di se stessa [cosi la storia

finisce] nell” “autocoscienza” come “spirito dello spirito”»>*

. E’ la concezione della storia tipica
della postmodernita, secondo la quale tutto ¢ costruzione sociale, anche la rivisitazione del passato
null’altro ¢ che una risoggettivizzazione del tempo perduto che porta, come ¢ stato notato, «al
paninterpretazionismo e di li al negazionismo. Se esiste solo quello che viene conosciuto, allora cio
di cui si sono perse le tracce, non ¢ mai esistito. Una possibile conseguenza di tale tesi ¢

I’inesistenza del passato»>.

Ricominciamo? Si! Ma da dove?

Il movimento operaio ¢ finito. Allora che fare? Ricominciamo da capo, da dove tutto ¢
iniziato. Fatta tabula rasa del Novecento, I’Ottocento ¢ genericamente indicato come il secolo da cui
ripartire. Ma da dove? La lotteria ¢ aperta: dalla Rivoluzione francese? Dal 18307 Dal 1848? Dalla
Prima Internazionale? Dal 1870? Le scommesse sono aperte su un povero passato fatto a spezzatino
(decostruito pardon!) che consente di prenderne soggettivamente una parte extrapolandola dal tutto.
Serviti e reinterpreta dunque, cosi che il presente sia cesura netta col passato, un nuovo inizio che
operi come censore, inondando di diserbante presentista le “erbacce” del passato, cosicché le nuove
forze sociali non siano appesantite da scorie antiche, ma leggere, nette, disponibili ad adottare una
nuova modalita di funzionamento per far ripartire la nuova storia. Da qualche parte bisogna pur
ricominciare, a meno di non voler eliminare il problema ritenendo che si possa partire da zero, dal
niente, dalla pagina bianca, dalla tabula rasa: «Il secolo degli estremi c’¢ stato. Non ¢ possibile
cancellarlo o metterlo tra parentesi. Non si riparte dal 1830, dal 1875 o dal 1917 senza spiegare né

saldare i conti»®®. E non ¢ sufficiente ritenere che il problema si possa risolvere con una

>3 Karl Marx, Friedrich Engels, L ’ideologia tedesca, Roma, Editori riuniti, 1967, p. 39
> Karl Marx, Friedrich Engels, L ‘ideologia tedesca, Roma, Editori riuniti, 1967, p. 39 e p. 31
»Maurizio Ferraris, in Bentornata realtd, a cura di Mario De Caro e Maurizio Ferraris, Torino, Einaudi, 2012, p. 147

*Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, p. 306
29



spolveratina, approssimata e semplice, tipo Bignami, del senso della storia del movimento operaio.
La rielaborazione del passato se si vuole che sia utile alla costruzione di senso e di coscienza storica
richiede la sua conoscenza, elemento attualmente maltrattato o non trattato dal furore iconoclastico
del presentismo. Solo «la storiografia ci libera dalla storia», diceva Benedetto Croce”. La storia
bisogna conoscerla per potersene sbarazzare.

I1 discorso rischia di ingarbugliarsi troppo, semplifichiamolo: scriviamo un nuovo “libro”,
una nuova narrazione partendo da idee nuove versus quelle vecchie. Sulle macerie del Novecento
non si ricostruisce e I’Ottocento ¢ troppo lontano per lo sguardo miope del presente. Una narrazione
si ¢ chiusa definitivamente e con essa idee, strategie, protagonisti sociali, classi e organizzazioni di
classe. La rivoluzione neoliberista ha distrutto tutto: il movimento operaio ¢ stato prima sfiancato e
poi ¢ “scomparso” (decostruito, pardon!) sotto i colpi del capitalismo e della fine delle ideologie.
Sono finite le grandi narrazioni (altro mantra ripetuto in abbondanza) e con esse si ¢ sbriciolato il
significato, la prospettiva storica, il tempo si € accartocciato su se stesso in un presente circolare. E’
diventato una giostra che interpreto e ricostruisco a mio piacere passando da un frammento all’altro
come quando faccio zapping davanti al televisore. «La retorica post moderna trae argomento dalle
tecnologie della comunicazione, dalla fluidita delle reti, dal dissolversi delle forme di
socializzazione tipiche della modernita»™ e impone una nuova tecnica narrativa-affermativa-
Interpretativa, una nuova costruzione sociale, pardon!.

Un ciclo si ¢ chiuso alle nostre spalle, affermano perentoriamente, quello del movimento
operaio e della sua capacita di lotta contro il capitale e uno nuovo si ¢ aperto. Quella storia ¢ finita,
proclamano, siamo sul promontorio estremo del secolo: «perché guardarci alle spalle, se vogliamo
sfondare le misteriose porte dell'Impossibile? I1 Tempo e lo Spazio morirono ieri. Noi viviamo gia
nell'assoluto»™. Quel passato ¢ dietro di noi - ¢i ripetono - ma restano ancora le macerie e tra esse i
“mostri” da esso prodotti. Chiudiamoli nelle biblioteche, nei musei e nei mausolei, per ora.
Eleviamo un pantheon apposito anche per i grandi rivoluzionari del Novecento. Rendiamogli
omaggio ogni tanto, come si fa con i1 morti al cimitero una volta ’anno, ma non gettiamo via il
nostro tempo presente che deve essere impegnato nella ricostruzione di idee e soggetti nuovi,
aderenti ai nuovi percorsi di soggettivizzazione politica indotti dalla decostruzione della soggettivita

di classe.

" Benedetto Croce, La storia come pensiero e come azione, Napoli, Bibliopolis, 2002, p. 38
*Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, p. 307

% Filippo Tommaso Marinetti, Il manifesto del futurismo, «Le Figard», 20 febbraio 1909
30



Dovrebbe essere evidente che la decostruzione del passato, il suo non riconoscimento e
svalutazione conducono a una «implicita giustificazione della nullita del presente»®, difatti si
annuncia la nascita di una nuova soggettivita ma non si sa indicare dove e quale sia. Si sa solo che
non sono gli attuali soggetti in campo e si resta in attesa di invenzioni e capacita di movimento.
Dobbiamo ripensare tutto, ripetono come un mantra, ma non sanno come si fa.

Per supportare 1’idea della fine del movimento operaio hanno ridotto il concetto marxiano di
rapporti sociali di produzione a quelli della fabbrica fordista novecentesca. Poiché quella forma
produttiva ¢ in declino, il movimento operaio va scomparendo e con esso la vecchia e antagonista
classe operaia, sostituita da variopinte moltitudini, flussi di coscienza e grammatiche dei desideri,
sintomi di una «disperazione teorica» che ricerca smarrita «nuove risorse filosofiche (in Deleuze e
Foucault in particolare), che hanno portato a prendere distanze crescenti dalla critica dell’economia
politica»®'. Rotto il legame con la critica dell’economia politica, le briglie della ricerca dei soggetti
liberatori si sciolgono dai rapporti sociali di produzione e riproduzione.

Chi fara allora la rivoluzione? E’ una domanda da vecchi nostalgici. Non si sa, né si danno
possibilita. D’altronde in un presente onnipotente e perfettamente piano non si danno possibilita
alternative. Una cosa ¢ certa, ci dicono, non sara il proletariato perché ormai la contraddizione
espressa dai rapporti sociali di produzione ha perso di significato quindi, se mai si riproporra la
questione di chi realizzera la trasformazione, essa non sara attribuibile alle categorie correnti
dell’analisi di classe. Insomma, si deve capire, anche ricorrendo a un atto di fede, che il modo ¢
cambiato, che non ci sono piu le grandi concentrazioni di forza-lavoro, quelle capaci di formare una
coscienza in un tempo e in un luogo. Oggi quel processo ¢ spezzato, la produzione investe l'intero
territorio non piu la fabbrica. E ci risiamo con la lettura fabbrichista fordista di Marx che riduce la
sua analisi sul dominio del capitale sulla forza lavoro all’esperienza della fabbrica fordista
novecentesca. Il resto sfuggirebbe alla determinazione dei rapporti sociali di produzione che
valgono solo per I’impresa. Fuori i soggetti sono liberi e flessibili, il tempo libero, di non lavoro, gia
st sottrae e sfugge al dominio del capitale. E’ una pia immaginifica visione che non solo fa torto a
Marx, ma alla realta stessa producendo effetti esilaranti: le torme di vacanzieri occidentali in giro
per i luoghi esotici del mondo sarebbero esempi di sottrazione al dominio del capitale e 1 villaggi
turistici nei quali si ammassano, isole e citta liberate, prototipi e avanguardie di socialismo prossimo
venturo.

Visto come sono andate le cose negli ultimi decenni, per ragioni storiche e sociali, si €

verifica un indebolimento dell’identificazione del lavoratore con il suo lavoro, non perché il

8 Antonio Gramsci, Passato e presente, Torino, Einaudi, 1951, p. 102.
'Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, p. 462. 1l termine disperazione teorica riferito all’odierno

operaismo ¢ di Mario Tronti, citato dallo stesso Bensaid

31



lavoratore si ¢ liberato del lavoro, ma piuttosto perché il capitale per riprodursi ha bisogno di meno
lavoratori e di forme di lavoro di nuovo tipo. Non si deve quindi trarre la falsa conclusione,
presentata come innovazione teorica, «secondo cui la contestazione dello sfruttamento capitalista si
riorganizzerebbe ormai al di fuori dell’impresa come se fino a ora essa vi fosse stata confinata. Se il
rapporto di sfruttamento si radica nella produzione, tutta la logica del Capitale mostra che non si
riduce a essa. Il rapporto di sfruttamento struttura I’intero campo della riproduzione»® e
riproduzione. E’ esso che produce le trasformazioni del mondo del lavoro e che, oggettivamente,
pone le basi per la riorganizzazione della conflittualita sociale antagonista in tutti i suoi aspetti.

Il delirio poststorico ¢ conseguenza e non causa del capitalismo neoliberista. La
controrivoluzione iniziata negli anni Ottanta ha ridimensionato le conquiste della classe lavoratrice,
I’ha destrutturata e scomposta materialmente, prima ancora della nuova narrazione. Quest’ultima si
¢ data come compito quello di «cancellare la memoria storica delle piu valide esperienze del
passato»® e tra queste la lotta di classe stessa. Essa € uscita di scena, non a causa di una nuova
narrazione, ma perché quelli che la praticano o la dovrebbero praticare, come classi oppresse, hanno
meno identita visibile e presa nella societa. Da questi presupposti reali si accendono le illuminazioni
postmoderne che dipingono il movimento operaio, la lotta di classe, come un mito, cio¢ un
«prodotto dalla teoria, proiettato sulla storia reale dall’ideologia delle organizzazioni operaie»®.

I vincitori non si accontentano di scrivere il loro presente, si volgono all’indietro per
modificare o cancellare I’immagine che del passato conservano i vinti i quali si sforzano, nei
momenti del ripiegamento e della sconfitta, per conservare una memoria lunga: «spesso non hanno
che questo. E’ la sola opportunita che resta loro di sfuggire al bottino dei vincitori e di sfidare
I’infernale ripetizione delle sconfitte. Solo la loro fedelta agli antenati sottomessi pud ancora
invertire il senso dei segni, salvare la tradizione minacciata dal conformismo e dallo stile degli
imborghesimenti della moda che ¢, appunto, uno stile prigioniero del conformismo»®.

L’ideologia attualmente dominante ha come scopo quello di disseminare la storia di
“bombe” dell’oblio al fine di cancellare tracce e sentieri, avvelenare 1 pozzi come si dice. Se la
memoria non la si pud cancellare del tutto pazienza! Che resti ma sia ridotta ad aneddoto
individuale, a storia personale di un tempo che fu. L’importante ¢ che quel tempo venga minato
nella possibilita di una ricostruzione razionale di quel che ¢ accaduto, dei suoi protagonisti intesi

come soggetti collettivi di uno scontro fondato su basi reali di classi volte a difendere e accrescere

52Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 195

83 Livio Maitan, Anticapitalismo e comunismo, Napoli, Cuen, 1992, p. 32

%Etienne Balibar, in Etienne Balibar, Immanuel Wallerstein, Razza, nazione, classe: le identita ambigue, Roma,
Edizioni Associate, 1990, p. 168.

%Daniel Bensaid, Una lenta impazienza, Roma, Alegre, 2004, p. 440
32



la loro posizione dominate, oppure a scardinare le ragioni dello sfruttamento, dell’oppressione, delle
guerre imperialiste.

Vincitori e vinti sono tutti dentro la storia, ma in modo diverso. I vinti sono quelli che si
sono battuti contro la storia che li opprimeva. I vincitori sono quelli che hanno fatto la storia a loro
uso e consumo al fine di mantenere I’oppressione sui vinti. Entrambi 1 soggetti non sono fuori dalla
storia e per essere contro la storia bisogna stare nella storia. La storia dei vincitori nella versione
postmoderna vuole cacciare i vinti dalla storia. Occorre strappare la trasmissione-dismissione-
svendita del passato dalle grinfie della classe dominate, dal conformismo odierno che vuole
soggiogarlo cancellando ogni scintilla di speranza e di possibilita presente nei momenti intensi della
ribellione e della rivolta. Il presente postmoderno e neoliberista non ha pieta per 1 vinti, non fa
prigionieri e, per dirla con Walter Benjamin, nemmeno i morti saranno al sicuro se vincono loro®,
se vince I’idea che fa del mercato il centro non solo delle transazioni economiche ma anche delle
relazioni sociali in generale.

Crisi del soggetto, cuccagna della soggettivita

Rubando un luogo comune alla chiacchiera politica, si pud dire che anche nella
rappresentazione del sociale il vuoto non esiste in quanto, quando esso si crea, viene subito
occupato da qualcos’altro. E’ il caso del conflitto di classe e dei legami di solidarieta, d’interesse, di
mutuo appoggio e di mentalita che esso ha prodotto delineando un modello interpretativo nei
termini di “opposizioni orizzontali” di soggetti sociali, di “campi”: ricchi/poveri, sfruttati/sfruttatori,
lavoratori e proprietari dei mezzi di produzione. Un modello che tende a includere differenze di
provenienza geografica, culturale, etnica, di sesso, di mestiere e di professione, unendole, trovando
cio¢ il minimo comun denominatore piuttosto che il massimo comun divisore. In questo modo si
produce una rappresentazione del sociale fondata sulla solidarieta nel quale la differenza tra i
soggetti non ¢ negata, ma la cui valorizzazione in termini di liberta e di espressione, dipende dalla
liberazione di tutti i soggetti che a vario titolo, luogo e situazioni sono oppressi. E’ un modello
interpretativo che legge la storia e la dinamica sociale alla luce di contrasti e contrapposizioni di
interessi di classe a livello nazionale e internazionale, che rompe gli angusti limiti geopolitici e
dello Stato-nazione-identita, per cogliere la dimensione di scontro che, pur partendo da assunti
storici nazionali, tende a leggersi e a considerarsi parte di una lotta universale degli oppressi contro
gli oppressori e i regimi dominanti di turno, per cui la vittoria o la sconfitta riportata o subita in
questa o quella parte del mondo, si riverbera, positivamente o negativamente, sugli altri campi di

confronto e di scontro.

5 Walter Benjamin, Sul concetto di storia, Torino, Einuadi, 1997, p. 27

33



A questa visione del mondo se n’¢ contrapposta un’altra, oggi vincente ¢ dominante. La
nuova narrazione fa della societa un’insalata, un mosaico, un agglomerato multiforme, liberista e
mercantil-concorrenziale, di identita distinguibili tra loro, come un piatto d’insalata, appunto, dove
le varie verdure, seppur mescolate, conservano la loro caratteristica. E’ del tutto evidente che tale
rappresentazione ha come bersaglio polemico le forme di aggregazione sociale fondate sulla
coesione e sull’unione di interessi generali comuni. Essa sostituisce quella precedente, piu simile,
per restare nel tema alimentare, al pudding, alla zuppa, alla torta, dove 1 vari ingredienti (sociali) si
mescolavano amalgamandosi fra loro, producendo soggettivita collettive per gruppi di interesse
trasversali. Nelle societa a mosaico invece la partecipazione avviene per gruppi di affinita locali,
etnici, di minoranza, d’orientamento sessuale, professionali, gli uni spesso separati dagli altri, fino
alla frammentazione estrema del soggetto in soggettivita del singolo, il quale si rapporta
“privatamente” con le istituzioni della politica e le organizzazioni, mediante un legame verticale,
senza piu relazioni con altri, simili per condizione sociale, lavorativa e di classe. Questo modello si
¢ via via imposto a partire dagli anni Ottanta, ha accompagnato non a caso la teoria neoliberista,
fornendo una nuova rappresentazione della societa, degli individui e dei conflitti. Non ¢ spuntato
per caso, non ha origini nel mondo delle idee, ¢ la risultante dell’azione concomitante di fattori
sociali, politici, culturali e ideologici che hanno costruito una nuova narrazione del tessuto sociale,
inducendo a nuove forme di rappresentazione di esso.

I nuovi soggetti che popolano lo spazio sociale, in parte svuotato dai vecchi soggetti, hanno
un fondamento materiale nella produzione ideologica e strutturale dell’uomo competitivo,
imprenditore di se stesso, che si autovalorizza nella ricerca dell’affermazione di sé, spesso contro
gli altri. 1l teatro sociale ¢ oggi dominato in parte da un’idea d’individuo che trasborda dal mondo
economico e investe altri campi lontani e diversi della vita e dell’esistenza, come ad esempio la
sessualita e 1’estetica del corpo. Come ¢ stato rilevato sulla base della documentazione psicologica
circa la competitivita trasfusa nell’ambito della sessualita, anche i rapporti sessuali «diventano
esercizi nei quali ognuno ¢ chiamato a confrontarsi con la norma di prestazione richiesta dalla
societa: numero e durata dei rapporti, qualita e intensita degli orgasmi, varieta e caratteristiche dei
partner, numero e tipi di prestazioni»®. Il corpo stesso ¢ continuamente messo al lavoro, deve
migliorarsi sempre, non deve rilassarsi, non conosce altra eta che quella della giovinezza che si
prova ad eternizzare col ricorso alla chirurgia estetica. Il corpo va continuamente messo alla prova,
usato nella «ricerca di sensazioni forti, il fascino per I’estremo, il gusto per gli svaghi attivi,

superamento idealizzato dei limiti [...] di produzione e di piacere»®®. E’ questo un chiaro esempio di

87 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 446

88 Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, pp. 445- 446
34



asservimento della struttura simbolica alla «logica economica capitalistica. In altri termini, I’identita
¢ diventata prodotto di consumo»®. L’identitd, soggetta alla ricerca permanente di se stessa,
produce una miriade di possibilita d’identificazione. Sono di volta in volta stimolato a cambiare
auto, lavoro, tipo di consumo del tempo libero, partner, sesso, ecc.

Fra le “vittorie” riportate dalle politiche neoliberiste nei decenni trascorsi occorre
annoverare anche 1 successi ottenuti a livello culturale e politico nei confronti delle forme
organizzative, istituzionali, ideologiche del movimento operaio e della sua auto rappresentazione in
termini di lotta di classe. Scomponendo e destrutturando questo fattore la visibilita del conflitto di
classe viene meno, diventa elemento secondario, opaco, “vecchio”. Le lotte operaie si trasformano
in conflitti settoriali, marginali, corporativi. La “realta” che prima era composta e organizzata, ora si
frammenta, si scompone a tutti 1 livelli: dal sociale al politico, dal culturale a quello delle forme
organizzate. Identitd consolidate e organizzate sul modello di classe sociale sono considerate
obsolete, sono solo uno dei tanti frammenti identitari presenti un una societa liberale e plurale.
Movimenti e conflitti ci sono ancora ma operano dentro una storia circolare, non hanno divenire,
cio¢ possibilita di superamento e di trasformazione dell’esistente. Tutto scorrere, ma non
trascorrere, i tempi del cambiamento si abbreviavano, ma il tempo non passa. Nella nuova
narrazione del mondo il conflitto di classe lascia il posto a una conflittualita diffusa e multiforme, di
tante entita sociali, prive pero di quell’agire per il divenire e per il futuro che era stato tipico dei
soggetti mossi dall’antagonismo di classe. Si afferma, per dirla con Etienne Balibar, una societa piu
«hobbesiana che marxiana»™, fatta di gruppi e al limite di singoli individui, incapaci di comunicare
e fare “classe” tra loro, spesso avversi, gli uni contro gli altri. E’ la rappresentazione postmoderna
della societa. La realta ¢ ridotta a interpretazione: da una parte 1 soggetti sono descritti secondo la
«formula astratta dell’autocoscienza», invece di considerare i rapporto sociali e materiali di
esistenza; dall’altra, messa da parte la natura reale di rapporti sociali realmente esistenti, si ha la «la
condensazione di tutte le categorie filosofiche nella formula, di pensieri, idee, espressioni
concettuali, rese autonome dal mondo esistente»’', ma fondamentali in quanto sovrastruttura

ideologica all’esistenza di questo mondo.

L’emancipazione non é un piacere solitario™

% Pierre Dardot, Christian Laval, La nuova ragione del mondo, Roma, Derive Approdi, 2013, p. 460

" Etienne Balibar, Immanuel Wallerstein, Razza, nazione, classe: le identita ambigue, Roma, Edizioni Associate, 1990,
p. 170.

"t Karl Marx, Friedrich Engels, L ‘ideologia tedesca, Roma, Editori riuniti, 1967, p. 77

™ Daniel Bensaid, Marx istruzioni per l'uso, Varese, Ponte alle Grazie, 2010, p. 70

35



Oggi, ci viene detto, siamo tutti assieme, ma ognuno separato dall’altro. Nella “nuova
storia” 1 conflitti piu evidenti non sono quelli tra le classi sociali, sono tra gruppi identitari dettati
da appartenenze culturali, territoriali, di genere. L’attenzione e la propaganda ideologica si
concentrano sull’identita, sulla soggettiva ricerca di identificazione di soggetti smarriti. La critica
all’universalismo, fondato sul principio dell’eguaglianza, lascia il posto a «una politica della
differenza, volta a salvaguardare la specificita di ognuno sia come singolo che come gruppo»™. E’
la deriva sociale e conflittuale di un neoliberismo che scommette tutto sull’individuo, sviluppando il
suo egoismo € narcisismo concorrenziale e competitivo basato sul tutti contro tutti.
L’emancipazione individuale prevede 1’annullamento o I’eliminazione dell’altro in un regime
sociale di spietata concorrenza. Cosi I’emancipazione proposta dal neoliberismo diventa un «piacere
solitario», risultato della sovrapposizione tra sfera pubblica e privata, tra il diritto borghese
oggettivizzato nella figura del cittadino e la sua subordinazione alle leggi del capitale. Ne risulta
una moltitudine indistinta e postmoderna di individui dalla quale emergono nuovi stili di vita,
soggettivita, nuovi movimenti di liberazione e di emancipazione realizzata con la forza romantica
del carattere e della personalita. Sono quelle “nuove” figure che Marx definiva «maschere di
carattere», per dire che il sistema si sviluppa alle spalle dei produttori per cui 1’apparente
«indipendenza delle persone 1’'una dall’altra si integra in un sistema di dipendenza onnilaterale e
imposta dalle cose»™. La tanto sbandierata valorizzazione del capitale umano che ¢ in ogni
individuo, che la libera iniziativa dovrebbe valorizzare al massimo, trova ancora il suo limite
oggettivo nel dover essere adatti e funzionali a un sistema di rapporti sociali e di produzione
capitalistici ai quali gli individui dovevano sottostare, al di 1a di quello che credono di essere.

La persistenza testarda di rapporti sociali e di produzione capitalistici che sovradeterminano
la realta, prima e oltre 1’idea che se ne fa I’individuo, spiegano le ragioni della feroce polemica
postmoderna contro le “vecchie” identita dettate dall’appartenenza di classe, della solidarieta, della
reciprocita, della militanza politica. Esse sono volutamente criticate al fine di dissolverle,
cancellando anche la memoria storica. Si vuole indirizzare la ricerca di una risposta al quesito “chi
siamo” non piu verso la politica solidale a antagonista, fondata sulla classe sociale, ma verso nuove
identificazioni che assumono forme interclassiste, basate sulla fede, la lingua, 1’etnico, il genere, il
territorio, la professione, la generazione. Sulla base di queste ritrovate identita culturali in senso lato
si ridefinisce 1’agire dei soggetti. | momenti di ritrovata aggregazione soggettiva di appartenenza

uniscono ¢ immediatamente separano dagli altri, creando un’immagine di societa differenziata

Maria Cristina Marchetti, La contraddizione multiculturale. Identita e identificazione, in La societa di tutti.
Multiculturalismo e politiche dell’identita, a cura di Francesco Pompeo, Roma, Meletemi, 2007, p. 207

MKarl Marx, Il capitale, Roma, Editori Riuniti, libro I, sez, 1, cap. III, pp. 139-140.
36



culturalmente nella quale convivono identita diverse e multiple, autoreferenziali, separate e divise ,
non associate ma dissociate in una frammentazione di processi associativi-identitari.

E’ una societa che puo solo invocare la tolleranza verso gli altri, non certo il dialogo,
I’inclusione, la comunicazione che cambia e trasforma i soggetti che comunicano. E’ la
rappresentazione di un sociale che tende a conservarsi, non a modificarsi e cambiare, statico,
bloccato. L’individuo ¢ un soggetto smarrito, ricerca una soggettivita non nell’appartenenza a
gruppi di interesse solidaristici e politici, ma in ruoli definiti culturalmente che gli pongono una
dolorosa lacerazione tra le sue varie identita: uomo, donna, padre, madre, figlio, religione, territorio,
lingua, lavoro, famiglia, tipo di alimentazione, appartenenza politica e sindacale.

La postmodernita ci consegna la narrazione di un conflitto poggiante su «resistenze e
soggettivita frantumate», la nuova storia ci dice che I’antimperialismo e I’anticapitalismo sono
“sentimenti” obsoleti, le resistenze raccolte dietro queste categorie sono di natura «conservatrice se
non reazionaria», mentre le nuove virano «verso la necrosi identitaria. L’insoddisfazione diventa
commerciale e monetizzabile. La rivolta uno show televisivo»”. I nuovi conflitti e la nuova politica
si perdono nella congerie delle identita culturali, si passa dalla politica «delle idee alle politiche
dell’identita, [&] I’etnicizzazione della politica»™ e del sociale. Certo le contraddizioni culturali,
generazionali e di genere producono conflitti nella societa e nelle stesse classi sociali, ma non
annullano, come si vuol far credere, la lotta di classe e sono anch’essi condizionati dal dominio del
capitale. Senza voler negare la specificita di quelle contraddizioni, solo una ritrovata solidarieta
collettiva nella lotta di classe puo gettare le basi di una unione tra “persone” atte a realizzare ognuna
la propria liberazione attraverso I’emancipazione di tutti. Quando la lotta di classe si indebolisce,
perde di visibilita e di mordente, come ¢ accaduto e sta accadendo, ecco che riemergono «chiusure

egoistiche e vendicative, clan, branchi, tribu»’’.

La politica nella tempesta magnetica

Non poteva mancare tra 1 “post” quello relativo alla postpolitica. Tutto concorre a dire che la
politica e con essa i partiti sono finiti, dinosauri entrambi di un passato novecentesco, di una storia
che ¢ terminata, di una societa che ha superato le vecchie conflittualita di classe per addivenire a
una competizione libera tra individui modello homo oeconomicus, di una filosofia leggera che ha
decostruito le narrazioni di liberazione dei soggetti collettivi e con esse 1 partiti e le ideologie
politiche, intese come strategie di cambiamento della societa. Cosa resta della politica in un

panorama postmoderno? Molto e poco.

"Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 267, p. 168 ¢ 310
"Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 289

" Daniel Bensaid, Marx istruzioni per l'uso, Varese, Ponte alle Grazie, 2010, pp. 61-62

37



Molto perché la prima trasformazione che subisce la politica intesa come strategia del
cambiamento ¢ quella che la conduce a ricadere solo e principalmente nella sua tattica, cio¢ nella
gestione amministrativa e quotidiana del presente ripiegato su se stesso. L’amministrazione del
potere politico, il governare per governare, vincere perché non vincano gli altri concorrenti
amministratori della stessa politica, diventa I’obiettivo, la ragion d’essere e del fare politica. E’ la
trasformazione gia segnalata da Max Weber della politica da passione a professione, del vivere per
la politica al vivere di politica. Se si pensa che la storia sia finita ¢ difficile d’altronde immaginare
per la politica un'altra funzione che non sia quella della gestione del presente. Che altro tipo di
politica si pud immaginare senza storia, senza invenzione politica del possibile? E’ del tutto
evidente che nell’ambito della postmodernita, nel mondo liquido dove tutto scorre ma non trascorre,
si manifesti una crisi della ragion strategica, cio¢ della politica intesa non come scienza
dell’amministrazione, né ingegneria istituzionale, «ma un’arte delle congiunture favorevoli e della
decisione»™,

L’azione congiunta dall’attacco portato dalla trinita (neoliberismo, postmodernita, fine della
storia) ha ridotto I’evidenza del soggetto collettivo di classe, ha tolto valore alla prospettiva e
all’alternativa, ha rinchiuso 1’azione politica dal regno delle possibilita a quello della necessita
obbligata: ce lo impone il mercato, dobbiamo rispettare il fiscal compact, dobbiamo ridurre il debito
tagliando la spesa pubblica. Poco quindi ¢ lo spazio che la postmodernita lascia alla politica come
strategia del cambiamento. Inoltre, nella crisi attuale del sistema economico sociale, attraversato
dalle sue contraddizioni materiali, le stesse forze sociali e politiche che ad esso hanno cercato di
opporsi, si trovano in difficolta per cui esse, da elemento potenzialmente risolutivo della crisi,
diventano espressione della crisi stessa, naufragano nella tempesta magnetica che si scatena. La
permanenza del maltempo, forato da scariche di fulmini e altre perturbazioni, fanno impazzire la
bussola che dovrebbe indicare 1’orientamento. Nei momenti segnati dalla sconfitta e
dall’arretramento della lotta delle classi subalterne, orientarsi diventa piu difficile: «L'ago gira
follemente sul suo centro e prende a caso tutte le direzioni [...] Le stesse avanguardie [...]
traversano un periodo di smarrimento [...] vanno avanti alla cieca, € ogni tanto si accusano tra loro
di prendere il davanti per il didietro, lo Zenit per il Nadir»”.

Qui sta Porigine della crisi politica e organizzativa delle forze anticapitaliste, non nella
forma partito oggi bersaglio polemico particolarmente caro ai movimentisti vecchi e nuovi i quali
confondono D’effetto con la causa. La crisi si manifesta infatti nell’indebolimento della

rappresentanza e della partecipazione, disimpegno dovuto a fragilita di contenuto e di progettualita

"Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 396

" Amadeo Bordiga, Bussole impazzite, «Battaglia comunista», n. 20, 1951

38



politica prima ancora che della forma partito. La crisi ¢ una crisi di strategia politica che fa apparire
le organizzazioni e I’idea stesso di organizzazione strutture obsolete, incapaci di rappresentare una
spinta progressiva e progettuale. Ribellioni di movimenti, resistenze di settori della classe operaia,
non riescono a solidificarsi in progetti politici credibili o efficaci. La radicalizzazione ¢ scomposta,
frammentata, ibrida, evidenzia difficolta a coordinarsi. I movimenti di protesta, critici verso la
politica intesa come organizzazione strategica del cambiamento, pongono domande, segnalano
sofferenze e ribellioni, quasi mai perd sanno organizzare le risposte, le aspettano dai governi, dalla
classe dominante, da un ceto politico finalmente nuovo e rinnovato. Hanno difficolta a individuare
le origini e le cause dei problemi e a trovare il luogo e il modo in cui risolvere le contraddizioni,
cosi la protesta diventa la piazza e il web e non va oltre, non si fa progetto politico. Data I’assenza
di conflitti politici e di classe, la protesta non diventa altro da s¢€, non si trasforma in critica
dell’economia politica perché ha perso la capacita d’individuare il luogo delle contraddizioni, che ¢
pur sempre, malgrado gli occultamenti mediatici, la dislocazione dei rapporti sociali di produzione
tipici di una formazione economico sociale capitalistica. I movimenti attuali di protesta ai quali
vanno molti meriti, non sempre sono capaci di ritrovare il nocciolo della contraddizione dato dalla
lotta di classe e dal ruolo che le classi hanno nella costruzione della narrazione storica.
Sottovalutano, con tratti di ingenuita frettolosa, il progetto politico e la loro la proposta alternativa
di organizzazione sociale rimane debole, settoriale, sovente autoreferenziale.

Movimenti anticapitalistici non sono mancati in questi ultimi trent’anni. Sono stati
I’espressione sociale di un universo anticapitalista emergente, organizzato in forum, in rete, hanno
criticato il parlamentarismo e hanno dimostrato insofferenza verso la cosiddetta politica politicante,
ma hanno anche espresso ingenuita profonde, hanno subito sconfitte sul campo e la mancanza si un
senso politico progettuale al loro agire 1i ha congelati, annichiliti. La mancanza di una teoria, di una
strategia e di una tattica politica adeguate a un fine, ha condotto 1’anticapitalismo a una ribellione
che rimane sospesa nell’aria di una societa postmoderna, liquida che ruota in circolo su se stessa. Se
si perde il senso del divenire storico e si cade nella logica del qui ed ora (poi qualcosa accadra!), si
«rinuncia ad ogni concezione strategica della politica per avventurarsi lungo un percorso sconnesso,
[un] improvvisare senza scopo e scagliare frecce al cielo senza mirare alcun obiettivo preciso»™.

La presunta autosufficienza dei movimenti sociali ha dimostrato tutti i suoi limiti e la
politica, che hanno voluto cacciare dalla finestra, ¢ rientrata prepotentemente dalla porta tenuta
aperta dalla classe dominante e ha potuto innervarsi in movimenti sociali frammentati e sporadici ai

quali ¢ data la possibilita di «confinarsi nel ruolo dei gruppi di pressione all’interno di un gioco

¥Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 177
39



politico invariato [rivolgendosi] agli sportelli politici disponibili»®'. Se il sociale non riesce a
produrre strategia politica alternativa, 1 partiti e le forze di governo che vivono di politica, hanno
buon gioco a inserirsi € a dare, in mancanza d’altro, le loro risposte a una domanda che non sa
rispondersi.

Il sociale puo essere trasparente a se stesso? Puo fare a meno della politica, oppure tra i due
elementi ¢’¢ un rapporto che non si puo sciogliere per decreto? La distinzione tra movimenti sociali
e politica intesa come organizzazione strategica del cambiamento va mantenuta, almeno per una
questione di chiarezza espositiva e interpretativa. Come il fisico che studia gli atomi non ¢ un atomo
e il microbiologo che studia i microbi non ¢ un microbo, allo stesso modo un’organizzazione
politica che partecipa ai movimenti vecchi o nuovi che siano non ¢ un movimento e, viceversa, i
movimenti sociali non sono automaticamente partiti. «Tra movimenti sociali e partiti vi €, quindi,
una differenza, non di natura ma di funzione. Il loro rapporto puo basarsi sulla percezione chiara di
questa differenza e sul rispetto reciproco della loro indipendenza»®.

Si puo, ovviamente credere che non sia cosi, che 1’errore commesso nel Novecento sia stato
la non consustanziale formazione, assieme e contemporaneamente, del partito e
dell’autorganizzazione dei movimenti. Si puo credere che il partito e il movimento siano fatti della
stessa sostanza, come si volle imporre di credere al Concilio di Nicea del 325 d.C. rispetto al
rapporto divino tra il Padre e il Figlio. Evidentemente non basta affermare un principio perché esso
si realizzi. «Se la classe puo avere una pluralita di rappresentazioni politiche, € perché tra il politico
e il sociale c’¢ un rapporto e salvo cedere a un fantasma di omogeneita totalitaria, non si puo piu
decretare la dissoluzione (o il deperimento) della politica in un essere sociale trasparente a se
stesso»®™. La politica non riflette direttamente e in modo lineare la classe sociale e neppure i
movimenti. Soprattutto se si tratta di classi subalterne e di movimenti d’opposizione al sistema,
costretti per di piu ad agire in una fase di riflusso e di reazione e non di scesa delle lotte, le loro
rappresentanze politiche sono soggette all’influenza della cultura e della politica propria dalla classe
dominante. Inoltre, come si ripete continuamente ogni volta che si pronuncia la parola classe, anche
1 movimenti hanno una loro composizione interna fatta di strati sociali diversi, di differenti gradi di
sviluppo e di esperienza, si trovano ad agire in condizioni diverse e, come tali, sono soggetti
all’influenza delle altre classi sociali, degli altri movimenti, dei partiti.

Attualmente non c¢’¢ un soggetto sociale capace di unificare 1’anticapitalismo in una
strategia rivendicativa in grado di sintetizzare la miriade di contraddizioni attraverso le quali si

manifesta I’insorgenza. Ma da cio non deve dedursi la rassegnazione «alla frammentazione per

$1Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, pp. 220- 221
$2Daniel Bensaid, I/ ritorno del problema “politico”’, «Erre», n. 37, febbraio-marzo 2010, p. 42.

$Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 368
40



gruppi identitari e di affinitd della protesta», dimenticando che esiste pur sempre I’elemento
unificante rappresentato dal «predominio sistemico dello stesso capitale»™ e delle classi sociali che
esso genera. Se si dimentica che i diversi rapporti sociali sono sottoposti alla sovradeterminazione
del capitale, allora di fronte a noi compare una prateria sociale invasa da soggetti autonomi,
indipendenti, mossi da una «giustapposizione corporativistica di differenze identitarie»®: cosi, dopo
un lungo camminare domandando, nella pluralita discorsiva della post modernita ci ritroviamo
punto e a capo col buon vecchio Bernstein: «il movimento ¢ tutto, il fine nulla». Niente piu strategia
ma una tattica del giorno per giorno che ha come obiettivo la gestione contingente del presente,
senza prospettiva.

La liberta a cui punta la politica postmoderna ¢ tutta racchiusa nella possibilita di
riconoscere 1’autonomia dei vari movimenti, soprattutto di quelli che si distinguono in quanto
“nuovi”, dalla classe operaia. In un modo plurale, fluido, dove I’attenzione ¢ posta alla schiuma e
non al caffelatte del cappuccino, i nuovi antagonismi ruotano su se stessi senza articolazione fra
loro e con le altre contraddizioni espresse dalla formazione economico-sociale: «Lungi dal cercare
di combinare gli antagonismi attivi nel campo dei rapporti sociali, puntano a una semplice
espansione democratica in cui i rapporti di proprieta e di sfruttamento non sono che un’immagine
tra le altre del grande caleidoscopio sociale»®. E’ quanto la societd liberaldemocratica pud
concedere, almeno sul piano della sua rappresentazione del sociale. Concede questo spazio perché
€sso non ¢ eversivo, consente la pluralita del sociale purché si rinunci a uno spazio unico di lotta per
la trasformazione che solo un programma politico puo dare, capace di rispondere a una crisi storica

e di civilta della societa capitalistica.

% Daniel Bensaid, 1] ritorno del problema “politico”, in «Erre», n. 37, febbraio-marzo 2010. p. 43.
$Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 382

%Daniel Bensaid, Elogio della politica profana, Roma, Edizioni Alegre, 2013, p. 379
41



